
 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

MỤC LỤC 

 

SƠ LƯỢC TIỂU SỬ THẦY THÍCH TRÍ CHÂU ................................................. 3 

MỞ ĐẦU .................................................................................................................... 5 

TIỂU SỬ BỒ TÁT THẾ THÂN ................................................................................ 8 

DUY THỨC TAM THẬP TỤNG ...................................................................... 12 

CHƯƠNG I: BA MƯƠI BÀI TỤNG DUY THỨC .................................. 17 

CÁC THỨC NĂNG BIẾN TRONG DUY THỨC HỌC ............................... 21 

BÀI TỤNG THỨ NHẤT VÀ THỨ HAI ............................................... 27 

CHƯƠNG II: ĐẠI CƯƠNG VỀ A LẠI DA THỨC ................................. 30 

BÀI TỤNG THỨ BA .................................................................................. 34 

CHƯƠNG III: ĐẶC TÁNH CỦA A LẠI DA THỨC ............................... 45 

BÀI TỤNG THỨ TƯ ................................................................................. 45 

CHƯƠNG IV: MẠT NA THỨC ................................................................... 55 

BÀI TỤNG THỨ NĂM ............................................................................. 56 

BÀI TỤNG THỨ SÁU ............................................................................... 60 

BÀI TỤNG THỨ BẢY ............................................................................... 62 

CHƯƠNG V: LIỄU BIỆT CẢNH THỨC .................................................. 68 

BÀI TỤNG THỨ TÁM .............................................................................. 68 

BÀI TỤNG THỨ CHÍN ............................................................................. 70 

BÀI TỤNG THỨ MƯỜI ........................................................................... 71 

CHƯƠNG VI: CÁC TÂM SỞ THIỆN, PHIỀN NÃO VÀ BẤT ĐỊNH 75 

BÀI TỤNG THỨ MƯỜI MỘT ............................................................... 75 

BÀI TỤNG THỨ MƯỜI HAI ................................................................. 77 



 

 

BÀI TỤNG THỨ MƯỜI BA VÀ MƯỜI BỐN ................................... 79 

CHƯƠNG VII: SẮC PHÁP VÀ TIỀN LỤC THỨC ................................ 85 

BÀI TỤNG THỨ MƯỜI LĂM ................................................................ 85 

BÀI TỤNG THỨ MƯỜI SÁU ................................................................. 92 

BÀI TỤNG THỨ MƯỜI BẢY ................................................................. 94 

CHƯƠNG VIII: DUYÊN, CẢNH VÀ LƯỢNG ........................................ 97 

CHƯƠNG IX: CĂN THÂN VÀ THẾ GIỚI .............................................106 

CHƯƠNG X: BẤT TƯƠNG ƯNG HÀNH PHÁP ................................114 

CHƯƠNG XI: TAM TÁNH ........................................................................129 

BÀI TỤNG THỨ MƯỜI TÁM..............................................................129 

BÀI TỤNG THỨ MƯỜI CHÍN ............................................................131 

BÀI TỤNG THỨ HAI MƯƠI................................................................132 

BÀI TỤNG THỨ HAI MƯƠI MỐT ....................................................137 

BÀI TỤNG THỨ HAI MƯƠI HAI ......................................................139 

CHƯƠNG XII: TAM VÔ TÁNH................................................................141 

BÀI TỤNG THỨ HAI MƯƠI BA ........................................................142 

BÀI TỤNG THỨ HAI MƯƠI BỐN .....................................................144 

BÀI TỤNG THỨ HAI MƯƠI LĂM .....................................................146 

CHƯƠNG XIII: CÁC ĐỊA VỊ TU TẬP .....................................................149 

BÀI TỤNG THỨ HAI MƯƠI SÁU ......................................................152 

BÀI TỤNG THỨ HAI MƯƠI BẢY .....................................................155 

BÀI TỤNG THỨ HAI MƯƠI TÁM ....................................................159 

BÀI TỤNG THỨ HAI MƯƠI CHÍN ...................................................160 

BÀI TỤNG THỨ BA MƯƠI..................................................................163 

CHƯƠNG XIV: TÓM TẮT .........................................................................166 

TÌM MỘT HƯỚNG ĐI ................................................................................178 

 





 

 

LỜI TỰA  

 

Đây là bài nghiên cứu đầu tay, được bắt đầu soạn thảo từ năm 

1995, nhưng vì bận du phương tầm đạo nên bây giờ mới tạm hoàn 

chỉnh để giới thiệu đến những ai hằng muốn bước vào ngưỡng cửa của 

Duy thức mà chưa có dịp tìm hiểu.  

 

Tập Lược Giải về Duy Thức Tam Thập Tụng này được ra mắt quý vị 

là do công sức đóng góp của rất nhiều bạn đồng đạo gồm cả tăng sĩ lẫn 

tục gia mà danh tánh đều muốn để trong thầm lặng.  

 

Đặc biệt xin đa tạ giáo sư Nghiêm Xuân Hồng đã có hứng thú khi 

đọc các bản sơ thảo khiến tác giả có được sự hăng say để viết tập sách 

đầu tay này. Rất tiếc tập sách nhỏ này không kịp ra mắt khi giáo sư còn 

tại thế. Xin lưu lại những ân tình sâu đậm ở đây với bài thơ Luân Vũ 

Xoay Tròn mà giáo sư đã trao tặng vào giữa mùa xuân năm 1997:  

 

Ta tìm ai chiều nay qua mấy kiếp  

Trong không hư nhìn lại mảnh hồn đau  

Giấc liêu trai chiều nay ta vẫn thiếp  

Cánh sông hồ bàng bạc chuyện xưa sau…  

 

Xưa hay sau? Ô hay kỳ lạ nhỉ!  

Xưa là xưa hay xưa lại là sau?  

Thở xưa ấy quanh co và kỳ ảo  

Chìm vào không rồi lại nở ngàn sau…  

 

Nên kiếp sống là vòng tròn mộng huyễn  

Sanh rồi không rồi lại nở ra hình  

Cái Không ấy là ông vua chú thuật  

Hiện ra hình rồi lại biến vào Không.  

 

Hình nộm ấy mang theo nhiều hệ lụy  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 2 

 

Lụy ăn uống, lụy nhớ tưởng, lụy tình duyên  

Hồn lắm lúc bồng bềnh như gió nhốt  

Muốn hư vô mà chẳng hề có hư vô.  

 

Tâm với cảnh thiên thu dìu gót bước  

Thấy như hai mà chẳng phải là hai  

Nhịp luân vũ chập chùng và bất tuyệt  

Ta là ai mà chẳng phải là ai!  

 

Vào giữa mùa xuân năm 2000, cụ Hồng từ chối ở lại nhà thương để 

điều trị với lý do muốn tịch tại nhà. Trên đường về nhà, cụ nhìn lên bầu 

trời và than: “Ô hay! Bầu trời hôm nay đổi sắc”. Thế rồi sau một buổi tối 

ngủ vùi, cụ ra đi vào sáng sớm hôm sau.  

 

Xin đốt lên một nén hương lòng, và xin nguyện cùng nhau gặp gỡ 

lại, cùng đi trên con đường giải thoát.  

 

Nếu tập sách này có giúp ích một chút gì cho những ai thì xin hồi 

hướng công đức đến tất cả mọi loài. Còn nếu có những gì sơ sót thì 

riêng mình xin nhận chịu.  

 

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật.  

 

Viết tại Thiền Thất Thanh Lương  

Santa Ana, California, USA  

Mùa Phật Đản, Phật Lịch 2547, 2003  

 

Thích Trí Châu  

PO Box 1522  

Westminster, CA 92684, USA.  

–o0o– 



 

 

 

SƠ LƯỢC TIỂU SỬ THẦY THÍCH TRÍ CHÂU  

 

Thầy Thích Trí Châu, pháp danh là Minh Trí, pháp hiệu là Trí Châu, 

là đệ tử Việt nam duy nhất ở bên Mỹ được truyền thừa dòng thiền Vân 

Môn từ Thiền Sư Phật Nguyên Diệu Tâm bên Trung Hoa.  

 

Chuyên thực hành Thiền Tông Trung Hoa, trải nhiều thời gian tu 

tập tại những thiền đường vắng vẻ, trong núi rừng như Tuyết Sơn Tự 

và tu viện Long Beach thuộc hệ thống Vạn Phật Thành, tu viện Kim Sơn, 

thiền viện của Thiền Sư Thánh Nghiêm ở Mỹ; trong rừng Thái Lan 

thuộc Tăng Đoàn Thiền Lâm Quốc Tế (International Forest Sangha) của 

hệ thống Ajahn Cha, Ajahn Chan và Ajahn Sumedho; trong thiền đường 

Mahasi Sayadaw ở Miến Điện; trong các thiền viện Trung Hoa, Hồng 

Kông và Đài Loan.  

 

Đã từng tham vấn và tiếp cận rất nhiều thiền sư danh tiếng như Cố 

Đại Lão Thiền Sư Dharmawara Mahathera (thọ 112 tuổi) người Cam 

Bốt và Thiền Sư Thánh Nghiêm tại Mỹ Quốc; Cố Hòa Thượng Tâm Cẩn 

tại chùa Diên Hựu, Thiền Sư Thanh Từ và Thiền Sư Thông Lạc tại Việt 

Nam; các Thiền Sư Trung Hoa như Thiền Sư Đức Lâm tại Cao Mân 

Thiền Tự, Thiền Sư Như Thành tại Ngọa Long Thiền Tự, Thiền Sư Nhất 

Thành tại Nam Hoa Thiền Tư, Thiền Sư Phật Nguyên tại Vân Môn Thiền 

Tự; Thiền Sư Thánh Nhất tại Bảo Lâm Thiền Tự ở Hồng Kông; Thiền Sư 

Truyền Bố và Cố Thiền Sư Trí Xuân ở Nam Đầu, Đài Loan.  

 

Tại Đài Loan thầy Trí Châu đã từ chối tiếp nhận thiền viện của Lão 

Thiền Sư Truyền Bố, một cao đồ của Cố Hòa Thượng Quảng Khâm, vì lý 

do còn muốn du phương tầm đạo và chưa muốn dừng chân tại Đài 

Loan.  

Đặc biệt được truyền thừa tông phái Vân Môn từ Đại Hòa Thượng 

Diệu Tâm Phật Nguyên tại Vân Môn Thiền Tự.  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 4 

 

Thiền Sư Phật Nguyên khi xưa là thị giả của cố Thiền Sư Hư Vân, 

từng là phương trượng của Nam Hoa Thiền Tự, hiện là phương trượng 

của Vân Môn Thiền Tự ở Quảng Châu, Trung Hoa.  

Cố Thiền Sư Hư Vân (1840-1959) trụ thế 120 năm, là vị thiền sư 

Trung Hoa danh tiếng cận đại, là người đã khôi phục lại 5 tông phái 

Thiền Tông Trung Hoa gồm Lâm Tế, Tào Động, Quy Ngưỡng, Pháp 

Nhãn và Vân Môn.  

 

Cố Thiền Sư Hư Vân được coi là vị Tổ Sư Thiền thứ 12 của tông phái 

Vân Môn, sau Tổ Vân Môn Văn Yển 11 đời. Thiền Sư Phật Nguyên thuộc 

đời thứ 13. Thầy Trí Châu thuộc đời thứ 14 của tông phái Vân Môn, 

hiện đang hướng dẫn khóa Thiền và Thư Giãn tại 12441B Magnolia St., 

Garden Grove, California, USA.  

E-mail liên lạc: vanmon_chan@yahoo.com.  

 

–o0o– 



 

 

MỞ ĐẦU  

 

Xin kính lễ bậc Toàn Giác  

Thế Gian Giải, Thiên Nhơn Sư  

Với lòng tin bất thối chuyển  

Nguyện cho bài lược giải này  

Đạt được nghĩa chân thật nhất  

Đem lợi lạc đến mọi người.  

 

Giáo lý đạo Phật đặt căn bản trên hai hệ thống Nguyên Thủy và Phát 

Triển mà khi xưa thường gọi là Tiểu Thừa và Đại Thừa.  

 

Hệ thống nguyên thủy dựa trên tư tưởng A tỳ đạt ma, còn hệ thống 

phát triển dựa trên tư tưởng Duy thức học. Cả hai đều nghiên cứu về 

tâm thức của con người. A tỳ đạt ma chia tâm thức ra làm 6 thức. Sáu 

thức đó là: nhãn, nhĩ, tỷ, thiệt, thân và ý thức. Duy thức học thì ngoài 6 

thức trên còn nói đến hai thức nữa là mạt na thức và a lại da thức. A tỳ 

đạt ma chia tất cả các pháp ra làm 75 pháp, còn Duy thức học chia các 

pháp ra làm 100 pháp, gọi là Bách pháp minh môn luận.  

 

Duy Thức Tam Thập Tụng là một tác phẩm Đại Thừa Phật Giáo gồm 

30 bài kệ do Bồ tát Thế Thân trước tác. Theo đó thì tất cả các hiện 

tượng và ý niệm đều không thật có, chúng đều duyên khởi, do Chân 

Tâm bị vọng niệm quấy động mà chuyển biến và biểu hiện ra. Tánh 

chất chân thực của tất cả  

các hiện tượng và các ý niệm không thể do tri kiến thường tình mà 

giải thích được mà phải là sự trực nhận do kết quả của sự tu tập thiền 

định khi đạt được sự đột biến nội tại nơi tâm thức.  

 

Phải có lòng tin vững chắc và sự phát tâm bất thối chuyển, nhất tâm 

kiên cố tu trì theo giáo lý Phật Đà cho đến khi phá tan được tất cả 

những vô minh vi tế nhất của phiền não chướng và sở tri chướng đã 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 6 

 

tích tập từ thuở vô thủy thì Chân Tâm mới hiển lộ và hành giả mới 

thâm nhập và trực nhận được thật tánh của các pháp.  

 

Trước khi trước tác Duy Thức Tam Thập Tụng này, ngài Thế Thân 

đã viết A Tỳ Đạt Ma Câu Xá Luận. Câu Xá Luận này cũng trình bầy về 

tâm thức nhưng theo quan niệm của Phật Giáo Tiểu Thừa, theo đó tất 

cả các hiện tượng và các ý niệm chỉ bao gồm trong 75 pháp.  

 

Sau khi được người anh là Vô Trước điểm hóa, Thế Thân chuyển 

hướng theo Đại Thừa và trước tác nhiều tác phẩm đại thừa, chẳng hạn 

như: Đại Thừa Bách Pháp Minh Môn Luận, Duy Thức Nhị Thập Tụng 

cùng chú giải và Duy Thức Tam Thập Tụng, theo đó thì tất cả các hiện 

tượng và ý niệm của tam giới lục đạo gom lại thành 100 pháp.  

 

Tác phẩm Duy Thức Nhị Thập Tụng khác với Duy Thức Tam Thập 

Tụng ở chỗ tác phẩm thứ nhất chỉ nhằm mục đích phá vỡ các lập luận 

của các phái ngoại đạo, còn tác phẩm thứ nhì thì trình bầy tất cả khía 

cạnh của tâm thức, hiển bầy ra cái lý nhất thiết pháp duy tâm tạo, rồi 

đưa ra phương pháp tu tập thiền định, nương vào hiện tướng của các 

pháp mà nhập được vào thể tánh Chân Như. Vì thế mà phương pháp tu 

tập của Duy Thức còn được gọi là tùng tướng nhập tánh.   

Khi ngài Thế Thân trước tác ra Duy Thức Tam Thập Tụng, ngài 

chưa viết lời chú giải. Sau này có tới 10 luận sư chú giải, trong số này có 

các luận sư Nan Đà (Nanda), An Huệ (Sthiramati) và Hộ Pháp 

(Dharmapala). Nhưng hầu hết các bản chú giải này đều bị ngoại đạo ở 

Ấn Độ tiêu hủy. Hiện nay chỉ có bản chú giải của ngài An Huệ bằng tiếng 

Phạn còn lưu truyền ở Tây Tạng.  

 

Vào khoảng tiền bán thế kỷ thứ bảy pháp sư Huyền Trang (599-

664) từ Trung Hoa sang Ấn Độ cầu pháp. Ngài đã được luận sư Giới 

Hiền (Silabhadra) truyền dậy về Duy Thức tại học viện Na Lan Đà 

(Nalanda) trong khoảng thời gian từ năm 633 đến năm 637. Ngài Giới 

Hiền khi xưa là đệ tử của ngài Hộ Pháp, lúc ấy đã trên 100 tuổi và là 

một luận sư nổi tiếng về Duy Thức.  



7  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Sau khi tham học bên Ấn Độ được 16 năm (629-645) trở về Trung 

Hoa, ngài Huyền Trang đã phiên dịch, chú giải và trước tác rất nhiều 

kinh luận Đại Thừa, trong đó có Thành Duy Thức Luận, chú giải 30 bài 

tụng về Duy Thức của bồ tát Thế Thân.  

 

Các chú giải của pháp sư Huyền Trang về Thành Duy Thức Luận là 

tập hợp những chú giải của các luận sư nổi tiếng khi xưa nhưng phần 

chính là dựa trên chú giải của ngài Hộ Pháp.  

 

Vì muốn làm hiển lộ thật tướng của Chân Tâm, một việc mà không 

có một ngôn từ nào có thể diễn tả được, nên Duy Thức Học đã phải tạm 

đặt ra các danh từ mới để đặt tên cho các hiện tượng, khái niệm cùng 

tánh chất của tất cả các pháp, rồi từ đó lý giải ra cái chân lý rốt ráo của 

đạo Phật. Các danh từ dùng trong Duy Thức đều rất trừu tượng và mới 

lạ. Các danh từ nầy lại bắt nguồn từ tiếng Phạn, rồi lại được chuyển 

dịch ra tiếng Trung Hoa nên môn Duy Thức Học càng trở nên khó khăn 

và rắc rối.  

 

Cuốn Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải nầy được trình bầy theo 

lối huân tập nhằm cho những người mới nghiên cứu về Duy Thức làm 

quen được với những danh từ và những lý luận mới lạ của Duy Thức.  

 

Khi nghiên cứu về Duy Thức, xin cứ thong thả để ý kỹ từng danh từ 

và những giải thích về ý nghĩa của các danh từ đó. Nếu thấy vẫn còn 

chưa nắm vững xin cứ tiếp tục đọc, các vấn đề đó sẽ được lập lại và từ 

từ sẽ được thông suốt.  

 

Cuốn lược giải này được viết dựa theo các tác phẩm về Duy Thức 

của Hòa Thượng Thích Thiện Hoa, Hòa Thượng Thích Thiện Siêu, Thiền 

Sư Nhất Hạnh. Có nhiều đoạn đã được lấy ở tác phẩm Lăng Nghiêm 

Ảnh Hiện và Lăng Kính Đại Thừa của Giáo Sư Nghiêm Xuân Hồng. Cũng 

có nhiều phần dựa vào các băng giảng về các kinh Lăng Nghiêm, Hoa 

Nghiêm và Lăng Già Tâm Ấn của Thiền Sư Thanh Từ cùng các băng 

giảng về Duy Biểu Học của Thiền Sư Nhất Hạnh. Tuy nhiên không phải 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 8 

 

vì vậy mà kiến giải ở đây hoàn toàn giống những kiến giải trong các tác 

phẩm và băng giảng nêu trên. Sự khác biệt này không phải để bàn luận 

đúng và sai mà chỉ muốn được ghi lại những kiến giải về Duy Thức Học 

của một cá nhân trong thời điểm này. Tuy nhiên mọi sự phê bình và chỉ 

dẫn đều được hoan hỷ đón nhận.  

Đặc biệt xin đa tạ giáo sư Nghiêm Xuân Hồng đã hoan hỷ cho phép 

tùy nghi trích dẫn và sao chép lại các đoạn văn trong các tác phẩm của 

giáo sư.  

 

Mục đích của cuốn Lược Giải này là muốn làm một chiếc bè nhỏ để 

tạm đưa quý vị lênh đênh trên dòng sông Duy Thức. Nếu đã tắm mình 

trên dòng sông đó rồi thì xin đừng để ý gì đến chiếc bè nhỏ này. Cũng 

xin đừng mê mẩn mãi trong dòng sông đó mà quên đi sự tu trì hầu 

quay về được với Chân Tâm.  

 

Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật.  

 

Viết tại tu viện Long Beach  

Long Beach, CA, USA.  

Mùa thu năm 1995.  

Thích Trí Châu  

 

 

–o0o–  

 

TIỂU SỬ BỒ TÁT THẾ THÂN  

  

Bồ tát Thế Thân sanh tại Bá Lộ Sa (Purusapura) còn gọi là Phú Lâu 

Sa Bổ La, bây giờ là thành phố Peshawar thuộc vương quốc Kiền Đà La 

(Gandhara) ở Bắc Ấn vào khoảng năm 316 Tây Lịch tức 860 năm sau 

khi đức Phật diệt độ. Ngài là người con thứ hai của một gia đình Bà La 

Môn, cha là Kiều Thi Ca (Kausika), mẹ là Tỷ Lân Trì (Virinci).  

 



9  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Khi ngài mới ra đời thì anh ngài là Vô Trước (Asanga) đã là tu sĩ 

theo Phật Giáo Đại Thừa. Ngài có người em là Tỷ Lân Trì Tử 

(Virincivatsa), theo Phật Giáo Tiểu Thừa. Riêng ngài thì thuở ban đầu 

theo Phật Giáo Tiểu Thừa, về sau được ngài Vô Trước điểm hóa nên 

chuyển theo Đại Thừa.  

 

Tên tiếng Phạn của ngài là Vasubandhu, dịch âm là Bà Tu Bàn Đầu, 

có nghĩa là vị thân thuộc của trời nên dịch theo nghĩa là Thế Thân hoặc 

Thiên Thân. Còn tên của anh ngài có nghĩa là không chấp chước tức 

không bị dính mắc vào đâu cả. Tên của em ngài thì lấy theo tên mẹ, Tỷ 

Lân Trì (Virinci) là tên mẹ, Tử (vatsa) là con.  

 

Vô Trước tu theo Đại thừa, vì muốn giác ngộ lý rốt ráo của các kinh 

điển nên ngài bỏ vào rừng tu thiền định trong suốt 12 năm. Theo 

truyền thuyết thì ngài đã nhập định lên cõi trời Đâu Xuất và được bồ 

tát Di Lặc đọc cho năm bộ luận để truyền lại cho hậu thế. Năm bộ luận 

đó là:  

1. Du Già Sư Địa Luận  

2. Đại Thừa Trang Nghiêm Kinh Luận  

3. Thập Địa Kinh Luận  

4. Trung Biên Phân Biệt Luận  

5. Kim Cang Bát Nhã Luận  

 

Ban đầu Thế Thân theo học với phái Nhất Thiết Hữu Bộ thuộc Tiểu 

Thừa, lấy Đại Tỳ Bà Sa Luận (Vaibhasika) làm căn bản. Khi nghiên cứu 

luận Đại Tỳ Bà Sa, có nhiều điểm ngài còn nghi ngờ nên ngài hóa trang 

để đi đến Ca Thấp Di La tức Kashmir bây giờ để điều nghiên thêm về 

Đại Tỳ Bà Sa vì Ca Thấp Di La là nơi giảng giải luận chính thống Đại Tỳ 

Bà Sa.  

 

Tại Ca Thấp Di La, ngài nhập chúng và theo học với ngài Ngộ Nhập 

được 4 năm, trong khoảng năm 342 đến 346 Tây Lịch.  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 10 

 

Bị phiền não vì Thế Thân hay đưa ra những ý kiến riêng để lập luận 

và bác bỏ những phân tích quá giáo điều và chi li của các vị thầy, ngài 

Ngộ Nhập bèn nhập định và biết được Thế Thân không thuộc hệ phái 

của Ca Thấp Di La. Ngài liền khuyên Thế Thân nên trở về Kiền Đà La 

trước khi bị nguy hiểm vì chân tướng bị phát giác.  

 

Thế Thân trở về Kiền Đà La, chuẩn bị thực hiện một dự án vĩ đại mà 

ngài có trong đầu từ lâu. Để không bị bó buộc và thực hiện được dự án 

của mình, Thế Thân ở tịnh xá riêng trong trung tâm của Bá Lộ Sa, tự túc 

sinh sống bằng cách thuyết giảng giáo lý Phật Đà cho công chúng. Cứ 

sau mỗi buổi thuyết giảng, ngài đúc kết những lời giảng thành những 

bài kệ, tất cả tổng cộng đến hơn 600 bài kệ, giải nghĩa toàn thể hệ thống 

Đại Tỳ Bà Sa, tạo thành bộ A Tỳ Đạt Ma Câu Xá Luận (Abhidharma-

kosa), nói lên tất cả những chỗ thiếu sót và không hợp lý của Đại Tỳ Bà 

Sa và trình bầy kiến giải của mình. Bộ luận nầy cũng được gởi đến Ca 

Thấp Di La theo lời yêu cầu của những học giả ngưỡng mộ ngài ở địa 

phương đó.  

 

Chúng Hiền (Sanghabhadra) là một luận sư về chính thống Đại Tỳ 

Bà Sa, đã từng cùng với Thế Thân tham học với ngài Ngộ Nhập ở Ca 

Thấp Di La, nghe ngài Thế Thân sau khi tham học về đã làm luận Câu Xá 

bài phá nhiều điểm cổ truyền của bản tông, liền viết ra hai bộ luận gọi 

là phá tà hiển chánh, A Tỳ Đạt Ma Bảo Luận và A Tỳ Đạt Ma Hiển Tông 

Luận, để phản bác lại luận cứ của ngài Thế Thân.  

 

Tuy nhiên vì hai bộ nầy chấp theo cựu thuyết nên nội dung còn 

nhiều chỗ lủng củng không được thông suốt nên các học giả trong Hữu 

Bộ khi nghiên cứu giáo lý bản phái chỉ tham cứu bộ A Tỳ Đạt Ma Câu Xá 

Luận của ngài Thế Thân mà thôi, còn hai bộ luận của ngài Chúng Hiền 

biên soạn thì bị  

coi là phản bội với giáo nghĩa của Hữu Bộ. Câu Xá Luận sau này 

được gọi là Tân Tỳ Bà Sa Luận, và ngài Thế Thân được coi là tân giáo 

chủ của phái Hữu Bộ. Sau khi đúc kết xong bộ Câu Xá Luận, Thế Thân 

thường du phương hoằng hóa. Cho tới bấy giờ ngài không những 



11  Thầy TRÍ CHÂU 

 

không thèm để ý đến những bộ luận Du Già của người anh mà còn phỉ 

báng tất cả các kinh luận Đại Thừa, cho đó chỉ là lý thuyết suông.  

 

Biết được thái độ của người em như vậy, Vô Trước quyết đưa em 

mình vào con đường Đại Thừa. Ngài phái hai đệ tử mang kinh luận Đại 

Thừa đến tìm cách đọc cho Thế Thân nghe. Sau khi nghe hết các bộ 

kinh và luận Đại Thừa đó, Thế Thân nhận ra Phật Giáo Đại Thừa thật ra 

rất thâm sâu cả về lý thuyết lẫn thực hành, chứ không phải chỉ lý thuyết 

suông như ngài hằng nghĩ trước kia. Hối hận vì xưa kia đã phỉ báng Đại 

Thừa, ngài muốn cắt lưỡi tự tử. Các đệ tử của Vô Trước vội khuyên can 

và khẩn thiết yêu cầu ngài tới thăm Vô Trước.  

  

Thế Thân trở về Bá Lộ Sa gặp Vô Trước và trong cuộc đàm luận với 

người anh về Phật Giáo Đại Thừa, ngài đã nắm được các yếu chỉ của 

giáo lý Đại Thừa. Vô Trước khuyên Thế Thân không nên tự tử mà nên 

dùng tài uyên bác của mình để quảng bá giáo lý Đại Thừa hầu chuộc lại 

lỗi lầm phỉ báng Đại Thừa khi xưa.  

 

Cũng có thuyết cho rằng vì muốn thuyết phục em mình quay về với 

Đại Thừa, Vô Trước đã viết thư cho Thế Thân báo rằng mình đang đau 

nặng và chỉ có thể yên tâm nhắm mắt nếu Thế Thân hứa làm cho một 

việc, đó là đọc tất cả các kinh Đại Thừa cho mình nghe. Dĩ nhiên là Thế 

Thân bằng lòng thỏa mãn lời yêu cầu của người anh. Sau khi đọc hết 

các bộ kinh Đại Thừa mà Vô Trước đưa cho, Thế Thân hoát nhiên ngộ 

nhập được ý nghĩa thâm sâu của Đại Thừa. Ngài hối hận tỏ ý muốn cắt 

lưỡi tự tử để tạ cái tội đã phỉ  

báng Đại Thừa, nhưng Vô Trước đã can ngăn và khuyên ngài hãy 

dùng cái lưỡi đã phỉ báng Đại Thừa khi xưa để hoằng dương chánh 

pháp Đại Thừa.  

 

Từ đó về sau, Thế Thân chỉ chuyên tu trì, nghiên cứu, hoằng dương 

và trước tác các luận giải thuộc Đại Thừa mà thôi. Ngài trước tác trên 

500 luận giải Đại Thừa, trong đó có các luận giải sau:  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 12 

 

1. Chú giải về Trung Biên Phân Biệt Luận  

2. Duy Thức Nhị Thập Tụng và chú giải  

3. Đại Thừa Bách Pháp Minh Môn Luận  

4. Duy Thức Tam Thập Tụng  

5. Tam Tự Tánh  

6. Phật Tánh Luận  

 

Ngài tịch tại A Du Đà (Ayodhya) thuộc Trung Ấn năm 396 Tây Lịch 

tức Phật Lịch 940, thọ 80 tuổi. Cũng có thuyết cho rằng ngài tịch tại xứ 

Nepal thuộc Bắc Ấn.  

 

 

–o0o–  

 

DUY THỨC TAM THẬP TỤNG  

 

1  

Do giả thuyết ngã pháp  

Hữu chủng chủng tướng chuyển  

Bỉ y thức sở biến  

Thử năng biến duy tam  

2  

Vị: Dị thục, Tư lương  

Cập Liễu biệt cảnh thức  

Sơ A lại da thức  

Dị thục, Nhất thiết chủng  

3  

Bất khả tri Chấp Thọ  

Xứ Liễu. Thường dữ Xúc  

Tác ý, Thọ, Tưởng, Tư  

Tương ưng duy Xả tho  

4  

Thị vô phú vô ký  



13  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Xúc đẳng diệc như thị  

Hằng chuyển như bộc lưu  

A la hán vị xả  

5  

Thứ đệ nhị năng biến  

Thị thức danh Mạt na  

Y bỉ chuyển duyên bỉ  

Tư lương vi tánh tướng  

6  

Tứ phiền não thường câu  

Vị: ngã si, ngã kiến  

Tinh ngã mạn, ngã ái  

Cập dữ xúc đẳng câu  

7  

Hữu phú vô ký nhiếp  

Tùy sở sanh sở hệ  

A la hán, Diệt định  

Xuất thế đạo vô hữu  

8  

Thứ đệ tam năng biến  

Sai biệt hữu lục chủng  

Liễu cảnh vi tánh tướng  

Thiện, bất thiện câu phi  

9  

Thử tâm sở biến hành  

Biệt cảnh, thiện, phiền não  

Tùy phiền não, bất định  

Giai tam thọ tương ưng  

10  

Sơ biến hành xúc đẳng  

Thứ biệt cảnh vị: dục  

Thắng giải, niệm, định, huệ  

Sở duyên sự bất đồng  

11  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 14 

 

Thiện vị: tín, tàm, quý  

Vô tham đẳng tam căn  

Cần, an, bất phóng dật  

Hành xả cập bất hại  

12  

Phiền não vị: tham, sân  

Si, mạn, nghi, ác kiến  

Tùy phiền não vị: phẫn  

Hận, phú, não, tật, xan  

13  

Cuống, siễm dữ hại, kiêu  

Vô tàm cập vô quý  

Trạo cử dữ hôn trầm  

Bất tín tinh giải đãi  

14  

Phóng dật cập thất niệm  

Tán loạn, bất chánh tri  

Bất định vị: hối, miên  

Tầm, tứ, nhị các nhị  

15  

Y chỉ căn bản thức  

Ngũ thức tùy duyên hiện  

Hoặc câu hoặc bất câu  

Như đào ba y thủy  

16  

Ý thức thường hiện khởi  

Trừ sanh vô tưởng thiên  

Cập vô tâm nhị định  

Thùy miên dữ muộn tuyệt  

17  

Thị chư thức chuyển biến  

Phân biệt, sở phân biệt  

Do thử bỉ giai vô  

Cố nhất thiết duy thức  



15  Thầy TRÍ CHÂU 

 

18  

Do nhất thiết chủng thức  

Như thị như thị biến  

Dĩ triển chuyển lực cố  

Bỉ bỉ phân biệt sanh  

19  

Do chư nghiệp tập khí  

Nhị thủ tập khí câu  

Tiền dị thục ký tận  

Phục sanh dư dị thục  

20  

Do bỉ bỉ biến kế  

Biến kế chủng chủng vật  

Thử biến kế sở chấp  

Tự tánh vô sở hữu  

21  

Y tha khởi tự tánh  

Phân biệt duyên sở sanh  

Viên thành thật ư bỉ  

Thường viễn ly tiền tánh  

22  

Cố thử dữ y tha  

Phi dị phi bất dị  

Như vô thường đẳng tánh  

Phi bất kiến thử bỉ  

23  

Tức y thử tam tánh  

Lập bỉ tam vô tánh  

Cố Phật mật ý thuyết  

Nhất thiết pháp vô tánh  

24  

Sơ tức tướng vô tánh  

Thứ vô tự nhiên tánh  

Hậu do viễn ly tiền  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 16 

 

Sở chấp ngã pháp tánh  

25  

Thử chư pháp thắng nghĩa  

Diệc tức thị Chân Như  

Thường như kỳ tánh cố  

Tức Duy Thức Thật Tánh  

26  

Nãi chí vị khởi thức  

Cầu trụ duy thức tánh  

Ư nhị thủ tùy miên  

Do vị năng phục diệt  

27  

Hiện tiền lập thiểu vật  

Vị thị duy thức tánh  

Dĩ hữu sở đắc cố  

Phi thật trụ duy thức  

28  

Nhược thời ư sở duyên  

Trí đô vô sở đắc  

Nhĩ thời trụ duy thức  

Ly nhị thủ tương cố  

29  

Vô đắc bất tư nghì  

Thị xuất thế gian trí  

Xả nhị thô trọng cố  

Tiện chứng đắc chuyển y  

30  

Thử tức vô lậu giới  

Bất tư nghì thiện thường  

An lạc giải thoát thân  

Đại Mâu Ni danh pháp  

 

 

–o0o–  



17  Thầy TRÍ CHÂU 

 

 

CHƯƠNG I: BA MƯƠI BÀI TỤNG DUY THỨC  

(phiên dịch)  

 

1  

Ngã và pháp không thật  

Các chủng tướng chuyển hiện  

Đều là do thức biến  

Thức năng biến có ba  

2  

Là Dị thục, Tư lương  

Và thức Liễu biệt cảnh  

Thứ nhất A lại da  

Dị thục, Nhất thiết chủng  

3  

Không thể biết thọ thân  

Xứ nào. Thường cùng Xúc,  

Tác ý, Thọ, Tưởng, Tư  

Chỉ tương ưng Xả thọ  

4  

Tánh vô phú vô ký  

Các biến hành cũng vậy  

Hằng chuyển như nước dốc  

A la hán thì xả  

5  

Thức năng biến thứ hai  

Gọi là thức Mạt na  

Nương kia chuyển, duyên kia  

Tư lương làm tánh tướng  

6  

Tương ưng bốn phiền não  

Là ngã si, ngã kiến  

Cùng ngã mạn, ngã ái  

Và tâm sở xúc thảy  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 18 

 

7  

Tánh hữu phú vô ký  

Sanh theo A lại da  

Chứng La hán, Diệt định  

Xuất thế đạo không còn  

8  

Thức năng biến thứ ba  

Có sáu loại khác nhau  

Tánh tướng là biết cảnh  

Thiện, bất thiện, vô ký.  

9  

Các tâm sở biến hành  

Biệt cảnh, thiện, phiền não  

Tùy phiền não, bất định  

Đều tương ưng ba thọ  

10  

Các biến hành: xúc thảy  

Các biệt cảnh gồm: dục  

Thắng giải, niệm, định, huệ  

Cảnh sở duyên không đồng.  

11  

Thiện gồm: tín, hổ, thẹn  

Không tham thảy ba thứ  

Chăm, yên, không phóng dật  

Xả bỏ và không hại  

12  

Phiền não gồm: tham, sân  

Si, mạn, nghi, ác kiến.  

Tùy phiền não gồm: phẫn  

Hận, phú, não, tật, xan  

13  

Dối, nịnh và hại, kiêu  

Không hổ và không thẹn  

Trạo cử với hôn trầm  



19  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Không tin cùng giải đãi  

14  

Phóng dật và mất niệm  

Tán loạn, không chánh tri  

Bất định gồm: hối, miên  

Tầm, tứ, hai đều hai  

15  

Nương nơi thức căn bản  

Năm thức hiện theo duyên  

Hoặc cùng hoặc chẳng cùng  

Như sóng nương nơi nước  

16  

Ý thức thường hiện khởi  

Trừ sanh trời vô tưởng  

Và hai định vô tâm  

Ngủ say và chết giấc  

17  

Tất cả thức chuyển biến  

Phân biệt, bị phân biệt  

Do đây kia đều không  

Nên tất cả duy thức  

18  

Do thức nhất thiết chủng  

Biến như vậy, như vậy  

Vì năng lực triển chuyển  

Kia kia phân biệt sanh  

19  

Do tập khí các nghiệp  

Cùng tập khí hai thủ  

Nên dị thục trước hết  

Lại sanh dị thục sau  

20  

Do kia kia biến kế  

Biến kế chủng chủng vật  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 20 

 

Biến kế sở chấp này  

Tự tánh vô sở hữu  

21  

Tự tánh y tha khởi  

Do duyên phân biệt sanh  

Viên thành thật nơi đó  

Xa lìa biến kế trên  

22  

Nên nó cùng y tha  

Chẳng khác không chẳng khác  

Như các tánh vô thường  

Thấy đây mới thấy kia  

23  

Nương nơi ba tánh kia  

Lập ba không tánh này  

Nên Phật mật ý nói  

Tất cả pháp không tánh  

 

24  

Trước là tướng không tánh  

Kế không tự nhiên tánh  

Sau đó lìa tánh trước  

Là tánh chấp ngã pháp  

25  

Đây thắng nghĩa các pháp  

Cũng tức là Chân như  

Vì tánh thường như vậy  

Tức Thật Tánh Duy Thức  

26  

Khi chưa khởi được thức  

Cầu trụ Duy Thức Tánh  

Thì hai thủ tiềm ẩn  

Vẫn chưa thể diệt trừ  

27  



21  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Nếu còn một chút gì  

Cho là Duy Thức Tánh  

Là còn có Sở Đắc  

Chẳng thật trụ Duy Thức  

28  

Nếu khi đối sở duyên  

Trí đều không sở đắc  

Mới thật trụ Duy Thức  

Vì đã lìa hai thủ  

29  

Không đắc chẳng nghĩ bàn  

Là trí xuất thế gian  

Xả hết hai trọng chướng  

Nên chứng quả chuyển y  

30  

Đấy là cõi vô lậu  

Thiện Thường chẳng nghĩ bàn  

Thân giải thoát an vui  

Gọi là Đại Mâu Ni  

 

–o0o–  

 

CÁC THỨC NĂNG BIẾN TRONG DUY THỨC HỌC  

 

Duy thức học là một môn học nghiên cứu và khảo sát tất cả các tính 

chất của tâm thức con người và các hiện tướng của vũ trụ vạn vật. Từ 

đó Duy Thức Học chứng tỏ được rằng tất cả các pháp đều từ nơi Chân 

Tâm mà chuyển hiện ra, được gọi là Pháp Tướng. Chân Tâm là nguồn 

gốc của tất cả các pháp, là thể tánh chân như của các pháp, được gọi là 

Pháp Tánh.  

 

Nguồn gốc của Duy Thức có thể tìm thấy trong các bài kinh, bài 

tụng hay các bài luận giải của Phật giáo nguyên thủy và đại thừa như 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 22 

 

kinh A Hàm, kinh Hoa Nghiêm, kinh Giải Thâm Mật, kinh Lăng Già Tâm 

Ấn, kinh Lăng Nghiêm, A Tỳ Đạt Ma Câu Xá Luận, Du Già Sư Địa Luận, 

Bách Pháp Minh Môn Luận, Duy Thức Nhị Thập Tụng, Duy Thức Tam 

Thập Tụng, Bát Thức Qui Củ Tụng, v.v…  

 

Bồ tát Thế Thân đã trước tác ra bộ Bách Pháp Minh Môn Luận, theo 

đó thì tất cả mọi hiện tượng, nhận thức, khái niệm và tư tưởng đều 

không ra ngoài 100 pháp. Tất cả Pháp Tướng đều nằm trong 100 pháp 

đó. Ngài cũng viết 30 bài tụng gọi là Duy Thức Tam Thập Tụng để giải 

thích mọi khía cạnh của vũ trụ và vạn vật để sau đó chỉ ra được cái thật 

tánh của tất cả các pháp. Thật tánh này chính là cái Pháp Tánh hay là 

cái Chân Tâm đã nói ở trên. Do đó phương pháp của ngài được gọi là 

Tùng Tướng Nhập Tánh, nương nơi hiện tướng mà nhập được thể tánh 

chân như.  

 

Theo Duy Thức Học thì tất cả pháp đều không thật có, chúng chỉ là 

biểu hiện của Tâm Thức, không có tự thể chân thật, luôn luôn sanh diệt 

và biến chuyển không ngừng. Trong kinh Lăng Nghiêm, đức Phật bảo 

ông A Nan: A Nan phải biết, diệu tánh vốn viên minh, rời các danh 

tướng, xưa nay không có thế giới và chúng sanh. Nhơn vọng có sanh, 

nhơn sanh có diệt, sanh diệt gọi là vọng, diệt vọng gọi là chơn.  

 

Thật tánh của chúng sanh vốn trong sáng cùng khắp. Do cái tự tánh 

trong sáng đó, chúng sanh lại vọng tưởng là có tánh sáng mà đem ra 

chiếu soi nên chân tâm bị chuyển biến thành ra tâm thức. Tâm thức còn 

được gọi là tâm hay là thức. Từ nơi chân như rốt ráo thanh tịnh lại khởi 

ra phân biệt cái có và cái không. Cứ thế tâm vọng tưởng phân biệt cứ 

huân tập tới lui không ngưng nghỉ trong tâm thức tạo ra các hình ảnh, 

các hiện tướng mà Duy Thức gọi là chủng tử và hiện hành.  

 

Các chủng tử và hiện hành cứ chập chùng xoay vần, chiếu soi lẫn 

nhau.  

Các chiếu soi này, lúc là năng, lúc là sở, lúc là chủ thể, lúc là đối 

tượng, liên tục lập đi lập lại, huân tập, tăng thượng, sanh diệt chuyển 



23  Thầy TRÍ CHÂU 

 

biến không ngưng nghỉ, tạo nên vô lượng các loại chủng tử và hiện 

hành mới. Khi đầy đủ nhân duyên thì các chủng tử và hiện hành này 

chín mùi, chuyển biến thành một chúng sanh chánh báo trong một thế 

giới y báo. Chánh báo đó là cái thân xác ngũ uẩn của chúng ta, còn gọi 

là ngã; y báo là thế giới và vạn vật nơi chúng ta nương tựa và sinh 

sống, còn gọi là pháp. Chánh báo và y báo là cái nghiệp báo mà chúng ta 

nhận lãnh, là quả báo của vô lượng các hành nghiệp mà chúng ta đã tạo 

ra trong vô lượng kiếp quá khứ. Chánh báo hay ngã là nghiệp quả riêng 

của mỗi chúng sanh, còn gọi là biệt nghiệp. Y báo hay pháp là nghiệp 

quả chung, là cảnh giới nơi đó chúng sanh nương tựa, ăn ở và sinh 

sống, còn gọi là cộng nghiệp.  

 

Tùy theo nghiệp báo, sanh làm loài nào thì hiện ra các cảnh tướng 

và chúng sanh của loài đó. Loài người thì có thế giới của loài người, có 

sơn hà hải địa, có anh và có tôi. Có loài tế bào hay hộ trùng ở trong thế 

giới của thân thể con người, có loài ở trong thân thể của loài vật, của 

loài cá, của loài chim và ở ngay cả trong cây cỏ và gỗ đá. Có những loài 

vô hình ở trong không gian, nương nơi các gò hoang, miếu trống, nơi 

các cây cổ thụ hoặc đôi khi gá vào căn thân của các loài chúng sanh 

khác.  

Vũ trụ và thế giới của loài này không phải vũ trụ và thế giới của loài 

kia.  

Như cùng một dòng sông mà con người thấy là dòng nước, loài quỷ 

thấy là dòng lửa còn bậc trời thì thấy là dòng lưu ly.  

 

Chúng sanh không biết rằng các cảnh giới vũ trụ và thế gian đều do 

Tâm biến hiện nên tùy theo mỗi loài mà chấp cái này là Ngã, cái kia là 

Pháp. Mỗi loài đều có những Ngã và Pháp khác nhau mà nào đâu biết 

tất cả đều là hư dối do vọng tưởng phân biệt sanh ra.  

 

Vì khởi vọng niệm mà thể tánh chân như vốn thanh tịnh bị dấy 

động và biến hiện ra sơn hà và hải địa, có chúng sanh và thế giới. Thể 

tánh chân như ví như biển cả, chúng sanh và thế giới ví như những đợt 

sóng và vọng niệm được ví như những cơn gió thổi sóng nhấp nhô liên 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 24 

 

tiếp, ngọn sóng sau đẩy ngọn sóng trước, ngọn sóng này diệt thì ngọn 

sóng khác sanh liên tiếp không ngưng nghỉ.  

 

Mặt biển vốn thanh tịnh không có sóng mòi nhưng vì gió nổi lên 

nên hiện ra có sóng mòi. Chúng sinh và thế giới cũng vậy, vốn đồng một 

thể với Chân tâm thanh tịnh nhưng vì vọng niệm dấy lên nên các chủng 

tướng hiện khởi, chuyển biến mà hiện ra có hình tướng, chứ thật ra chỉ 

là giả như hoa đốm giữa hư không. Chân tâm khi bị dấy niệm ví như 

mặt biển chuyển sóng cồn, không còn là chân tâm thanh tịnh nữa mà 

trở thành Mặt Biển Tâm  

Thức. Từ biển tâm thức này mà chúng sanh và thế giới được thành 

lập như lời kệ của đức Thế tôn trong kinh Lăng Già Tâm Ấn:  

 

Ví như gió biển cả  

Đây do gió mạnh thổi  

Sóng to vỗ biển rộng  

Không có khi đoạn dứt  

Biển tàng thức thường trụ  

Gió cảnh giới nổi dậy  

Lớp lớp các sóng thức  

Ào ạt mà chuyển sanh.  

 

Vì vọng niệm chiếu soi nên khởi ra Kiến Phần tức là chủ thể của cái 

thấy gọi là phần Năng Kiến. Kiến phần chiếu soi trở vào cái chân tâm 

thanh tịnh và thấy lờ mờ cái ánh của hình tướng và cho là có tướng 

thật. Cái hình tướng ấy là đối tượng của Kiến phần gọi là Tướng Phần, 

là phần bị thấy, là phần Sở Kiến.   

 

Kiến phần lấy cái hình ảnh giả có này đưa trở lại vào tâm thức 

thành một chủng tử mới. Chủng tử mới này lại được chiếu soi mà 

chuyển biến và biểu hiện ra một tướng phần mới. Cứ thế các chủng tử 

và hiện hành cứ thay phiên làm nhân duyên, trùng trùng duyên khởi, 

tương sanh, tương duyên chuyển hiện thành vô số những chủng tử và 



25  Thầy TRÍ CHÂU 

 

hiện hành mới, ví như ngọn nến được chiếu soi bởi nhiều lớp gương 

mà hiện lên muôn vàn hình ảnh chập chùng bất tận.  

 

Các chủng tử và hiện hành này càng được chiếu soi thì càng chuyển 

biến, càng hiện đậm nét lên và trở nên mỗi lúc một thô kệch và nặng nề 

hơn, cho đến khi có đủ nhân duyên thì chuyển hiện thành thế giới và 

chúng sanh.  

 

Sự chuyển hiện ra chúng sanh và sơn hà hải địa từ vô lượng những 

chủng tử và hiện hành nơi Tâm thức được ví như sự đâm chồi nẩy 

mộng từ những hạt giống nơi mặt đất trở thành cây nhánh và hoa lá. 

Tánh chất của sự tăng trưởng biến đổi mà thành hình này được Duy 

Thức gọi là tánh chất Dị Thục. Dị là khác, Thục là chín có nghĩa là biến 

khác đi mà chín mùi.  

 

Vì vọng niệm mà Tâm thức bị chuyển biến và biểu hiện khác đi, 

không còn là biển chân như thanh tịnh vô biên nữa mà là căn thân và 

thế giới thô kệch hạn hẹp. Để nhấn mạnh đến tánh chất chuyển biến mà 

thành hình, Duy thức học gọi tâm thức đã chuyển biến này là Dị Thục 

Thức.  

  

Dị thục có ba nghĩa. Thứ nhất là khác thời gian mà chín, dị thời nhi 

thục, có nghĩa là từ dạng chủng tử mà chuyển biến thành căn thân và 

thế giới đòi hỏi một thời gian. Thứ hai là khác loại mà chín, dị loại nhi 

thục, như trái cam, trước khi chuyển thành trái cam thì là nụ, là hoa, 

hoa tàn thì ra trái, khi còn nhỏ thì xanh và sần sùi, khi chín thì lớn, trơn 

láng và có mầu vàng. Thứ ba là biến khác đi mà chín, biến dị nhi thục, 

ví như trái cam khi còn xanh vị chua, khi chín thì vị ngọt.  

 

Nương nơi Dị Thục thức, mạt na thức được sanh khởi. Mạt na là 

âm tiếng Phạn của chữ Manas, có nghĩa là tư lương nên mạt na thức 

còn được gọi là tư lương thức. Đặc tính của thức này là mê muội, chấp 

trước và so đo, chấp Kiến phần và Tướng phần là thật thể, chấp tất cả 

các chủng tử và hiện hành là thật có. Mạt Na thức cứ bám sát và ôm 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 26 

 

chặt lấy Dị Thục thức cho là của mình, cho là hằng còn tỷ như rễ cây 

bám chặt lấy mặt đất.  

 

Các chấp chước đó càng ngày càng kiên cố khiến cho các chủng tử 

và hiện hành của các pháp trở nên thô kệch, rắn chắc lại cho tới một lúc 

nào đó hội đủ các điều kiện nhân duyên thì chuyển biến thành thế giới 

vật chất mà Duy Thức gọi là Đới Chất Cảnh, là cảnh giới có giới hạn, bị 

bao lại, bị cột lại. Các chủng tử và hiện hành được ví như những hạt 

giống, nhân duyên được ví như những điều kiện tăng trưởng như sự 

hòa hợp của đất, nắng, mưa, ánh sáng cùng bóng đêm khiến cho hạt 

giống đâm chồi nẩy mộng.  

 

Khi thế giới và chúng sanh được thành hình thì chúng không còn 

được biết như là kết quả dị thục của tâm thức nữa mà bị mê vọng chấp 

là những cảnh giới hữu chất ở ngoài tâm thức. Cảnh giới này chỉ được 

nhận biết qua cửa ngõ của các giác quan thô kệch nơi mỗi chúng sanh 

như mắt, tai, mũi, lưỡi, thân gọi là Ngũ Căn. Ngũ Thức nương nơi ngũ 

căn này mà nhận biết được cảnh giới sắc trần.  

 

Nhưng chỉ riêng ngũ thức thôi thì các sự nhận biết đó sẽ rất đơn sơ 

và rời rạc. Nhãn thức chỉ biết sự có hình ảnh và không có hình ảnh chứ 

không biết rõ hình ảnh đó là gì, mầu sắc ra sao, nhĩ thức chỉ biết có 

tiếng động hay không có tiếng động, tỷ thức chỉ biết có mùi hay không 

có mùi, thiệt thức chỉ biết có vị hay không có vị, thân thức chỉ biết có sự 

xúc chạm hay không xúc chạm thôi. Phải có sự hòa hợp của ngũ thức 

với ý thức thì mới biết rõ được tánh chất của cảnh giới sắc trần. Ý thức 

và Ngũ thức hợp lại thành sáu thức gọi là Tiền Lục Thức hay là Liễu 

Biệt Cảnh Thức.  

 

Nguyên thủy thì Tâm chính là Bản Tánh Chân Như nhưng chỉ vì 

vọng niệm từ vô thủy nên biến hiện ra có ba phần là Dị Thục thức, Mạt 

Na thức và Liễu Biệt Cảnh thức. Các thức này hình như riêng biệt 

nhưng thật ra vốn chẳng khác vì đều gốc ở thể tánh chân như.  

 



27  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Ý thức được ví như thân cây, Tiền ngũ thức được ví như những 

cành cây vươn ra từ thân cây. Mạt na thức là rễ cây, luôn bám chặt vào 

mặt đất Dị thục thức. Tâm cũng được ví như nước của biển cả, bảy 

chuyển thức gồm Mạt na thức và Tiền lục thức ví như những lớp sóng 

mòi, do nước của biển cả dấy động lên mà có chứ thực ra không có thật 

thể. Vì muốn trùng tuyên nghĩa này, đức Thế tôn nói kệ nơi núi Lăng 

Già:  

 

Ví như nước biến đổi  

Lớp lớp sóng mòi chuyển  

Bẩy thức cũng như vậy  

Tâm cùng hòa hợp sanh  

Là chỗ tàng thức kia  

Bao nhiêu các thức chuyển.  

 

Bồ tát Thế Thân đã cô động các ý nghĩa trên trong hai bài tụng đầu 

của Duy Thức Tam Thập Tụng.  

 

–o0o–  

 

BÀI TỤNG THỨ NHẤT VÀ THỨ HAI  

 

Do giả thuyết Ngã Pháp  

Hữu chủng chủng tướng chuyển  

Bỉ y thức sở biến  

Thử năng biến duy tam  

Vị: Dị Thục, Tư Lương  

Cập Liễu Biệt Cảnh Thức  

Sơ A Lại Da Thức  

Dị Thục, Nhất Thiết Chủng.  

 

Dịch là:  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 28 

 

Ngã và Pháp không thật  

Các chủng tướng chuyển hiện  

Đều là do Thức biến  

Thức năng biến có ba  

Là Dị Thục, Tư Lương  

Và thức Liễu Biệt Cảnh  

Thứ nhất A Lại Da  

Dị Thục, Nhất Thiết Chủng.  

 

Có nghĩa là tất cả các pháp bao gồm cả chúng sanh lẫn thế giới đều 

là giả, không thật có. Tất cả đều do Thức chuyển biến mà hiện khởi ra. 

Thức có khả năng chuyển hiện ra các pháp đó được chia làm ba loại là 

Dị Thục, Tư Lương và Liễu Biệt Cảnh Thức.  

 

Như trên đã trình bầy, Dị Thục Thức là thức năng biến thứ nhất, còn 

được gọi là Tàng Thức Sơ Năng Biến, Căn Bản Thức, A Lại Da Thức, 

Tàng Thức, Nhất Thiết Chủng Thức hay là Thức Thứ Tám.  

 

Tư Lương Thức là thức năng biến thứ hai, còn được gọi là Mạt Na 

Thức hay là Thức Thứ Bảy.  

 

Liễu Biệt Cảnh Thức là các thức năng biến thứ ba, còn được gọi là 

Tiền Lục Thức gồm Ý Thức và năm thức trước. Ý Thức còn gọi là Thức 

Thứ Sáu hay là Phân Biệt Thức. Năm thức trước còn được gọi là Tiền 

Ngũ Thức gồm Nhãn Thức, Nhĩ Thức, Tỷ Thức, Thiệt Thức và Thân 

Thức tức là năm thức của mắt, tai, mũi, lưỡi và thân.  

 

Kinh Hoa Nghiêm nói Tam giới duy Tâm, Vạn pháp duy Thức. Tất cả 

các pháp trong ba cõi Dục giới, Sắc giới và Vô Sắc giới đều do tâm sanh.  

Các pháp trùng trùng duyên khởi, thế giới hiện hữu cả trong tâm tôi 

lẫn tâm anh. Trong anh có tôi và trong tôi có anh. Tâm trùm tất cả pháp 

giới, tất cả pháp giới đều do tâm sanh. Vạn hữu và vũ trụ có thể nằm 

trọn trong một hạt cải và hạt cải có thể thâu nhiếp cả vạn pháp. Một là 

tất cả, tất cả là một. Tất cả đều do mê vọng, do mê vọng mà kết nên 



29  Thầy TRÍ CHÂU 

 

nghiệp duyên và do nghiệp duyên mà muôn pháp hiện khởi. Nên nói 

tất cả đều là huyễn hóa như trăng đáy nước, như hoa trong gương.  

 

Kinh Lăng Già ví thế gian như Hoa Hư Không. Hư không đâu có hoa 

đốm nhưng vì con mắt nhậm nên thấy hoa đốm giữa hư không. Vì 

chúng sanh quá mê muội không biết rõ như thế nên đức Phật rất 

thương sót cho chúng sanh. Thương sót không phải vì thấy chúng sanh 

khổ não trong sanh tử luân hồi, mà thương sót vì chúng sanh không 

biết mình vốn có sẵn cái chân như thanh tịnh, cứ vọng tưởng phân biệt, 

thấy có mình, có người, có vạn vật, có thế giới và vũ trụ nên cứ phải 

trầm luân đau khổ trong sanh tử luân hồi.  

 

Hãy nghe Đại Huệ dùng kệ tán thán Phật trong kinh Lăng Già Tâm 

Ấn:  

Thế gian lìa sanh diệt  

Ví như hoa hư không  

Trí chẳng thấy có không  

Mà khởi tâm đại bi  

Xa lìa nơi tâm thức  

Trí chẳng thấy có không  

Mà khởi tâm đại bi  

Xa lìa chấp đoạn thường  

Thế gian hằng như mộng  

Trí chẳng thấy có không  

Mà khởi tâm đại bi  

 

Muốn trở về với chân tâm, phải quán các pháp như huyễn. Biết 

được các pháp không thật thì mới có thể phá vỡ được màn vô minh 

kiên cố của ngã chấp và pháp chấp có từ vô thủy che lấp chân tâm. Một 

khi vọng tưởng phiền não của ngã chấp và pháp chấp không còn nữa, 

màn vô minh đã được phá vỡ thì chân tâm được hiển lộ. Chân Tâm còn 

được gọi là Bản Tánh Chân Như hoặc Phật Tánh hay là Chân Tâm Diệu 

Minh. Chư Phật ba đời cũng đều ở trong biển Chân Như này mà xuất 

hiện.  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 30 

 

 

–o0o–  

 

CHƯƠNG II: ĐẠI CƯƠNG VỀ A LẠI DA THỨC  

 

Như trên đã giải thích, thế giới và chúng sanh chỉ là huyễn, đều do 

tâm thức chuyển biến mà biểu hiện ra. Duy Thức chia tâm thức ra làm 

ba phần: Sơ là Dị Thục Thức, Nhị là Tư Lương Thức và Tam là Liễu 

Biệt Cảnh Thức.  

 

Trong chương này chúng ta sẽ nghiên cứu thức năng biến thứ nhất 

còn được gọi là Thức Sơ Năng Biến. Sơ năng biến tức là thức năng biến 

đầu tiên. Trong nửa cuối của bài tụng thứ hai, ngài Thế Thân viết Sơ A 

lại da thức, Dị thục, Nhất thiết chủng, có nghĩa là thức sơ năng biến này 

có ba đặc tánh và tùy theo mỗi đặc tánh mà có các tên gọi khác nhau: A 

lại da thức, Dị thục thức và Nhất thiết chủng thức.  

  

A lại da là âm của tiếng Phạn Alaya, có nghĩa là cái kho mà tiếng Hán 

Việt gọi là tàng. Gọi thức sơ năng biến là A lại da thức là muốn nói đến 

cái công năng chứa đựng và tích lũy của nó. Tất cả mọi chủng tử và hiện 

hành đều được chứa trong A lại da thức. Các chủng tử và hiện hành này 

do mê vọng chuyển hiện ra, sau đó lại tự làm nhân duyên cho nhau mà 

chuyển biến ra muôn loại chủng tử và hiện hành khác. Các chủng tử và 

hiện hành này cứ như thế, như thế trùng trùng duyên khởi mà phát 

triển thành vô lượng, đủ loại mọi hạt giống, xấu có, tốt có và có cả loại 

không xấu lẫn không tốt.  

 

Nhất thiết chủng là muốn nói đến đủ mọi hạt giống chủng tử đều 

được chứa đựng trong tàng thức. Các chủng tử này gồm đủ loại, sanh tử 

và niết bàn, mê ngộ và khổ vui. Có những chủng tử sẵn có từ thời vô 

thủy, có những chủng tử đang được huân tập, chuyển biến và có cả 

những chủng tử đã và đang bị hủy diệt. A lại da thức ví như mảnh đất 

trong đó đủ mọi hạt giống được vun trồng. Tất cả các pháp hiện hành 



31  Thầy TRÍ CHÂU 

 

trong thế gian và xuất thế gian đều có chủng tử tiềm tàng trong A lại da 

thức nên thức này còn được gọi là Nhất thiết chủng thức.  

 

Dị thục là muốn nói đến sự chuyển biến và hiện khởi ra chúng sanh 

và quốc độ của thức sơ năng biến, đòi hỏi phải có một thời gian để các 

chủng tử hội đủ được các điều kiện nhân duyên để chín mùi. Các chủng 

tử trong A lai da thức khi thuận duyên thì hòa hợp với nhau rồi huân 

tập và tăng trưởng lên. Huân nghĩa là xông ướp, là hun đúc, tập là 

nhóm hợp lại, tỷ như trà mạn sen là trà đã được xông ướp bằng hương 

thơm của hoa sen, mùi trà đã hợp lại với mùi thơm của hoa sen nên trà 

mạn sen lúc nào cũng có hương vị của sen. Các chủng tử được huân tập 

là các chủng tử được xông ướp trong một thời gian nào đó để cho các 

đặc tính của chúng hợp lại và thẩm thấu vào nhau. Nếu ví chủng tử như 

hạt giống thì sự huân tập được hiểu theo nghĩa là hạt giống được luôn 

luôn tưới bón cho đến khi thuần thục thì nẩy mầm và tăng trưởng 

thành cây nhánh và hoa trái. Nếu ví như bức tranh thì sự huân tập ví 

như các mầu sắc cứ được tô điểm lên hình vẽ cho đến khi nó trở thành 

một bức tranh có mầu sắc và ý nghĩa.  

 

Huân tập còn được hiểu theo nghĩa là một việc gì cứ lập đi lập lại 

thành thói quen, lúc đầu thì lọng cọng nhưng khi đã quen rồi thì làm 

không cần phải suy nghĩ. Thí dụ khi đứa bé mới tập đi thì lúc đầu cứ 

đứng lên đi một vài bước là ngã nhào xuống, khi quen rồi thì chạy nhảy 

rất nhanh. Hay lấy thí dụ như khi mới bắt đầu tập viết chẳng hạn thì lúc 

đầu viết mẫu tự A cũng rất khó, khi viết quen rồi thì nhắm mắt viết 

cũng thành chữ, thành thơ. Lấy một ví dụ nữa như hằng ngày đi làm, ta 

cứ đi một con đường để đi từ nhà tới sở. Đi riết thành quen nên có ngày 

ta không phải đi làm nhưng nếu lơ đãng, đôi khi thay vì lái xe đến chợ 

ta lại lái xe đến sở làm. Hoặc như việc hút thuốc hay uống rượu chẳng 

hạn; ban đầu hút thuốc thì bị sặc sụa, ho và khó chịu vì khói thuốc; lúc 

mới bắt đầu uống rượu thì thấy đắng, uống không muốn vô; thế mà khi 

đã thành nghiền rồi thì thiếu điếu thuốc hay chén rượu là không thể 

chịu được.  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 32 

 

Xem thế thì huân tập một việc gì là làm việc đó nhiều lần cho đến 

khi thuần thục thành thói quen. Sự huân tập đưa đến các thói quen 

khiến sự việc được tiến hành mà không cần phải suy nghĩ. Các thói 

quen hay là tập quán này còn gọi là tập khí, là nghiệp nhân, chúng tạo 

thành nghiệp lực và đưa đến nghiệp quả. Nghiệp Quả ở các ví dụ trên là 

những cây cối được mọc lên do sự thường xuyên tưới bón các hạt 

giống, là sự biết đi của đứa bé, là sự hoàn thành một bức tranh mầu sắc 

đẹp đẽ hay là sự nghiền uống rượu say sưa hút sách bê bối.  

 

A Lại Da thức có khả năng tiếp nhận, duy trì và làm các hạt giống 

chủng tử tăng trưởng, chuyển biến dị thục cho đến khi có đầy đủ nhân 

duyên thuần thục chín mùi thì hiện khởi ra căn thân và thế giới.  

 

Căn thân là quả dị thục của các chủng tử biệt nghiệp nơi mỗi chúng 

sanh, còn được gọi là Chánh Báo. Căn thân gồm hai phần là danh và 

sắc.  

Danh là tâm thức bao gồm cả bốn uẩn thọ, tưởng, hành và thức. Sắc 

là thân xác thô kệch, là sự kết hợp của tứ đại đất, nước, gió, lửa, với các 

lục phủ ngũ tạng và phù trần căn.  

 

Thế giới hay là quốc độ là quả dị thục của các chủng tử cộng nghiệp 

nơi các chúng sanh. Thế giới là Y Báo, là nơi mà chánh báo nương tựa 

để sinh sống. Nếu chánh báo là người thì y báo là đất đai, nhà cửa, sông 

núi, cây cối, là tất cả các cảnh giới và tất cả các loài chúng sanh khác cần 

thiết cho sự hiện hữu và sinh tồn của con người trên trái đất này.  

 

Tùy theo nghiệp lực mà mỗi chúng sanh đắc được một thân căn nào 

đó trong tam giới cửu địa.  

 

Tam giới gồm có ba cõi: dục giới, sắc giới và vô sắc giới.  

 

Dục giới là nơi có năm loài chúng sanh ở lẫn lộn gọi là ngũ thú tạp 

cư địa. Năm loài này gồm Trời, Người, Súc Sanh, Ngạ Quỷ và Địa Ngục.  



33  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Ở đây chỉ nói đến năm loài thôi mà không nói đến loài A tu la vì loài 

này có thể hiện thân là bất cứ loài nào trong năm loài trên. A tu la là 

một loài rất sân và ác độc; nếu ở trên trời thì là một vị ác thần; nếu là 

người thì là một ác nhân như những tên sát nhân, những tướng cướp 

hung dữ, những cường hào ác bá, những lãnh chúa độc tài; nếu ở trong 

loài súc sanh thì là loài ác thú như loài lang sói, hổ báo; nếu ở loài ma 

quỷ hay địa ngục thì là loài quỷ dữ chuyên quấy phá và não hại loài 

khác.  

 

Sắc giới có bốn cõi thiền là: Ly sanh hỷ lạc địa tức là cõi Sơ Thiền, 

Định sanh hỷ lạc địa tức là cõi Nhị Thiền, Ly hỷ diệu lạc địa tức là cõi 

Tam Thiền, Xả niệm thanh tịnh địa tức là cõi Tứ Thiền.  

 

Vô sắc giới có bốn cõi là: Không vô biên xứ địa, Thức vô biên xứ địa, 

Vô sở hữu xứ địa và Phi tưởng phi phi tưởng xứ địa.  

 

Trong cả ba cõi có chín địa nên có danh từ Tam Giới Cửu Địa. Tam 

Giới Cửu Địa còn được gọi là Tam Giới Lục Đạo, ý nói trong tam giới 

có sáu loài chúng sanh gồm có trời, người, a tu la, súc sanh, ngạ quỷ và 

địa ngục.  

 

Trong quá khứ các hạt giống chủng tử sẵn có trong A lại da thức 

duyên với thế giới trần cảnh bên ngoài cùng với các hành tướng của 

các uẩn Thọ, Tưởng, Hành, Thức bổ xung cho nhau, tăng trưởng rồi 

chuyển biến và hiện khởi ra Chánh Báo và Y Báo của kiếp hiện tại. Căn 

thân và Thế giới của chúng ta bây giờ là quả dị thục của các nghiệp 

nhân đã tạo trong quá khứ.  

Các chủng tử câu sanh (các chủng tử vốn sẵn có từ trước) và các 

chủng tử hiện tại lại tiếp tục làm nhân duyên cho nhau để rồi chuyển 

biến thành một Chánh Báo và Y Báo mới trong đời vị lai.  

 

Ta hãy nghiên cứu bài tụng thứ ba của Bồ tát Thế Thân nói về đặc 

tính của Tàng thức sơ năng biến này.  

–o0o– 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 34 

 

 

BÀI TỤNG THỨ BA  

 

Bất khả tri chấp thọ,  

Xứ liễu. Thường dữ Xúc,  

Tác Ý, Thọ, Tưởng, Tư.  

Tương ưng duy xả thọ.  

 

Dịch là:  

 

Không thể biết thọ thân  

Xứ nào. Thường cùng Xúc,  

Tác Ý, Thọ, Tưởng, Tư.  

Chỉ tương ưng xả thọ.  

 

Các sự huân tập và chuyển biến trong A lại da thức thì thật tiềm ẩn 

và vi tế nên người chưa đắc đạo không thể biết được sẽ thọ thân làm 

loài gì và ở trong quốc độ nào. Dựa trên lý nhân duyên, nghiệp báo và 

nhân quả ta sẽ biết một cách đại khái rằng nếu muốn thọ lại thân người 

thì phải giữ ngũ giới, nếu muốn thọ thân trời thì phải giữ thập thiện. 

Thọ thân người và trời ra sao, làm thân trưởng giả hay bần hàn, làm 

người giỏi giang hay ngu xuẩn, làm vị trời cõi nào, cõi dục giới, sắc giới 

hay vô sắc giới thì cũng rất khó mà biết chính xác, chỉ biết càng thọ trì 

nghiêm mật, càng tạo nhiều phước báu thì cảnh giới càng cao hơn.  

 

Tiện đây cũng nên nói sơ lược về ngũ giới và thập thiện vì cũng có 

một số đông còn chưa thọ tam quy ngũ giới.  

 

Tam quy là tam quy y, quy y là nương tựa, tam là ba. Tam quy y 

cũng gọi là quy y tam bảo là nương tựa vào ba nơi tôn quý Phật, Pháp, 

Tăng để tu trì. Nương tựa vào Phật là vị đã giác ngộ và chỉ dậy cho 

chúng ta đường lối tu hành để được giải thoát. Nương tựa vào Pháp là 

thực hành đường lối Phật đã chỉ dậy. Nương tựa vào Tăng, là đoàn thể 



35  Thầy TRÍ CHÂU 

 

những người đã bỏ được đời sống thế tục, quyết tâm tu hạnh giải thoát. 

Dưới đây là các câu tụng Tam quy dựa theo thiền sư Nhất Hạnh:  

 

Con về nương tựa Phật, người đưa đường chỉ lối cho con trong cuộc 

đời.  

Con về nương tựa Pháp, con đường của tình thương và sự hiểu biết.  

Con về nương tựa Tăng, đoàn thể của những người nguyện sống 

cuộc đời tỉnh thức.  

 

Ngũ giới là năm giới cho hàng Phật tử nương theo đó mà tránh vi 

phạm.  

Năm giới đó là: Không sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm, 

không vọng ngữ, không nghiện ngập.  

Khi xưa thời Phật chỉ nói không uống rượu nên hàng tăng lữ nhiều 

khi nương vào đó để tha hồ hút sách và cờ bạc.  

 

Giới cấm là cái căn bản tiêu chuẩn đặt ra cho chúng ta nương theo 

mà không vi phạm. Nếu vi phạm thì phải thọ nhận quả báo. Muốn thọ 

lại thân người, muốn được có một đời sống an vui, bớt phiền não thì 

hãy ráng mà tự giữ gìn. Quả báo nhãn tiền thì đừng có trách ai. Thiền 

sư Thanh Từ nói bồ tát sợ nhân, chúng sanh sợ quả. Hàng phàm phu 

chúng ta chỉ thích hưởng thụ, chừng nào tai họa đến thì la làng, cầu xin 

khắp nơi mà đâu biết rằng gieo nhân nào thì thọ quả đó. Phật là bậc đại 

trí và đại bi chỉ cho chúng ta những việc không được làm để có thể đắc 

được đạo quả, chúng ta không giữ gìn thì còn than khóc và cầu xin làm 

gì. Chính ngay đức Phật cũng phải trả quả báo, chính ngài cũng phải bị 

đau đầu ba ngày ba đêm vì trong kiếp quá khứ đã đập vào đầu con cá 

ba lần, ngay dòng họ của ngài cũng bị dòng Lưu Ly giết sạch dù rằng có 

Mục Kiền Liên dùng thần thông bảo vệ cũng vô ích.  

 

Còn Thập Thiện là gì? Thập thiện là mười điều thiện, mười điều 

thiện đó là không làm mười điều ác. Mười điều ác gọi là Thập Ác. 

Những ai muốn thọ thân trời thì đừng phạm mười điều ác này: sát 

sanh, trộm cắp, tà dâm, vọng ngữ, lưỡng thiệt (nói hai đầu, nói lời ly 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 36 

 

gián), ác khẩu (nói lời thô lỗ, độc ác), uế ngữ (nói lời nhơ nhớp, dâm 

dục), tham dục, sân tức (nóng giận, bực tức), Tà kiến (không tin nhân 

quả, không tin chánh pháp).  

 

Không thể biết rõ ràng các chủng tử được gieo vào A-lại-da thức 

như thế nào, chúng kết hợp với các chủng tử có sẵn ở đó ra sao, chúng 

tăng trưởng và chuyển biến như thế nào, khi nào sẽ chín mùi và sẽ thọ 

nhận cái thân loài nào và ở quốc độ nào, nên nói Bất khả tri chấp thọ 

xứ liễu. Chấp là bám víu vào, thọ là sự thọ nhận một thân căn (chánh 

báo), xứ là nơi chốn mà thân căn nương vào để sinh sống tức là y báo, 

liễu là sự phân biệt, nhận biết.  

 

Như trên đã nói, những hoạt động và chuyển biến nơi tâm thức thì 

rất vi tế và phức tạp nên không thể biết tường tận hành tướng của 

chúng ra sao.  

Khoa học cũng chỉ nghiên cứu được phần nào thôi. Sự nghiên cứu 

đó phần lớn ở trong phạm trù sắc tướng và hiện tượng chứ khó mà đi 

sâu được vào hai phương diện tâm linh và siêu hình.  

 

Còn cảnh giới y báo thì thật vô biên. Nội cái hư không này thôi, ta 

cũng không đo lường được ngằn mé của nó. Làm sao có thể tưởng 

tượng ra được trái đất to tướng nặng nề này lại có thể quay lơ lửng 

trong hư không. Không những thế mà ngoài trái đất này còn có bất khả 

thuyết số các hành tinh khác to gấp vô số lần trái đất, cũng lơ lửng và 

quay cuồng trong các quỹ đạo riêng với vận tốc nhanh hoặc chậm gấp 

vô số lần so với sự quay của trái đất. Khoa học chỉ nghiên cứu các hiện 

tượng, đặt ra các giả thuyết và định đề để tìm ra các cơ cấu, các định lý, 

các nguyên tắc, các hằng số và các định luật chi phối các hiện tượng đó 

nhưng không thể nào cắt nghĩa được cái cội nguồn rốt ráo của mọi hiện 

tượng.  

 

Những khái niệm, những giải thích về nhân quả, về nghiệp báo, về 

nhân duyên của A lại da thức đều là những cảnh giới bất khả tư nghì 

mà chư Phật trong tam thế mười phương đã thể chứng được khi các 



37  Thầy TRÍ CHÂU 

 

ngài chứng đắc được vô thượng chánh đẳng chánh giác. Cảnh giới bất 

khả tư nghì này không thể dùng tri kiến và học thức thường tình mà 

nghĩ bàn được, nó chỉ có thể trực nhận được khi đạt đến cảnh giới chân 

như bằng các phương pháp tu trì như Lục Độ Vạn Hạnh tức Bố thí, Trì 

giới, Nhẫn nhục, Tinh tiến, Thiền định và Trí huệ.  

 

Chân Như tuyệt đối hay là Chân Không Diệu Hữu đó chỉ có thể đạt 

đến bằng công năng tu trì và thiền quán nhằm loại bỏ tất cả các tập 

nhiễm có từ vô thủy, từ thô đến tế để đưa tâm thức trở về cái bản thể 

thanh tịnh uyên nguyên của nó. Chỉ khi ấy ta mới nhận chân ra cái cảnh 

giới như thị, không thể nghĩ bàn mà chư Phật trong tam thế mười 

phương đã chứng đắc.  

 

Khi đã có được khái niệm về chân tâm và khi đã thật sự tin rằng bản 

tánh của mình vốn là Phật, vốn là Giác Ngộ, vốn là Chân Như thì hãy 

ngưng những kiến chấp thường tình, những hý luận và tranh cãi. Hãy 

tinh tấn tu hành, giữ giới, tu thiền, hành từ bi, tập hỷ xả đúng như 

chánh pháp của đức Thích Ca và chư Tổ đề ra trong các kinh, luật và 

luận. Chỉ khi ấy Trí Huệ Bát Nhã mới phát sinh và Từ Bi Chân Thực mới 

nẩy nở.  

 

Kinh Pháp Hoa nói Phật ra đời chỉ vì một đại sự nhân duyên là 

muốn cho chúng sanh hội nhập Tri Kiến Phật. Cái tri kiến mà không lời 

nói và văn từ nào có thể diễn tả được. Có nói đến đâu, bàn cãi, tranh 

luận đến đâu đi nữa thì cũng chỉ tốn thì giờ vô ích và chẳng giải quyết 

được gì. Tất cả chỉ là một trò hý luận mà thôi. Chính vì thế mà đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni trong bốn mươi chín năm hành đạo đã tuyên bố là 

chưa hề nói một lời nào. Cũng trong chiều hướng này mà tổ Bồ Đề Đạt 

Ma đã đến Trung Hoa để nói lên cái yếu chỉ của Thiền Tông là Giáo 

ngoại biệt truyền, Bất lập văn tự, Trực chỉ chân tâm, Kiến tánh thành 

Phật, tức là phương pháp trao truyền đặc biệt, siêu việt trên các giáo lý, 

không dựa vào lời nói, đi thẳng vào tâm, thấy tánh thành Phật.  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 38 

 

Thường dữ Xúc, Tác ý, Thọ, Tưởng, Tư có nghĩa là A lại da thức 

thường tương ưng với Xúc, Tác Ý, Thọ, Tưởng, Tư là 5 Tâm Sở Biến 

Hành. Năm tâm sở biến hành này là năm pháp trong năm mươi mốt 

pháp của Tâm Sở Hữu Pháp.  

 

Tất cả các pháp tuy nhiều nhưng gom lại chỉ có 100 thứ và được 

phân chia thành năm loại: 8 món Tâm Vương, 51 món Tâm Sở Hữu 

Pháp, 11 món Sắc Pháp, 24 món Bất Tương Ưng Hành Pháp và 6 món 

Vô Vi Pháp.  

Bài kệ bốn câu tóm lược 100 pháp như sau:  

 

Sắc pháp thập nhứt, Tâm pháp bát  

Ngũ thập nhứt cá Tâm sở pháp  

Nhị thập tứ chủng Bất tương ưng  

Lục cá Vô vi thành bá pháp.  

 

Dịch là:  

 

Sắc pháp mười một, Tâm pháp tám  

Năm mươi mốt món Tâm sở pháp  

Hai mươi bốn món Bất tương ưng  

Sáu món Vô vi thành trăm pháp.  

 

Bồ tát Thế Thân trong Đại Thừa Bách Pháp Minh Môn Luận có viết 

như sau:  

 

Nhứt thiết pháp giả, lược hữu ngũ chủng  

Nhứt giả Tâm pháp  

Nhị giả Tâm sở hữu pháp  

Tam giả Sắc pháp  

Tứ giả Tâm bất tương ưng hành pháp  

Ngũ giả Vô vi pháp.  

 



39  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Dịch là:  

 

Tất cả các pháp có năm loại:  

Thứ nhất là Tâm pháp,  

Nhì là Tâm sở hữu pháp,  

Ba là Sắc pháp,  

Tư là Bất tương ưng hành pháp,  

Năm là Vô vi pháp.  

 

Chữ Pháp trong Bách Pháp Minh Môn Luận này không phải đồng 

như nghĩa chữ Pháp trong Ngã và Pháp nói ở bài tụng thứ nhất nhưng 

cũng chẳng phải khác vì nó bao gồm cả ngã lẫn pháp đó. Pháp ở đây là 

tất cả các sự vật hữu hình hoặc vô hình và tất cả các trạng thái tâm linh 

nào mà ta có thể khái niệm được. Nói như thế có nghĩa là cả phi pháp 

cũng là pháp.  

Chúng sanh và phi chúng sanh, ngã và vô ngã, có và không, tất cả 

các hiện hữu và không hiện hữu cũng là pháp vì khi ta có khái niệm về 

cái có là ta đã có khái niệm về cái ngược lại là cái không. Lông rùa, sừng 

thỏ, hoa đốm, trăng đáy nước, hoa trong gương, thành Càn Thát Bà, 

đứa con của Thạch nữ, cùng tất cả những gì biểu trưng cho sự không có 

thật cũng là Pháp.  

 

Pháp là những gì có khuôn khổ riêng mà ta có thể nhận biết hoặc 

khái niệm được. Tiếng Hán giải nghĩa Pháp là Nhậm trì tự tánh quỹ 

sinh vật giải, dịch là những gì có cái tánh chất và khuôn khổ riêng mà 

dựa vào đó ta có thể nhận biết hay khái niệm ra được. Chữ tự tánh 

trong câu nhậm trì tự tánh, quỹ sinh vật giải phải được hiểu theo nghĩa 

thông thường là đặc tính của một vật, của một sự việc, của một vấn đề 

mà khi nói đến là ta có khái niệm về sự vật hoặc vấn đề ấy chứ không 

phải là Tự Tánh Chân Thật hay là Chân Như mà kinh Phật thường nói 

đến.  

 

Tám thức tâm vương gồm có Nhãn thức, Nhĩ thức, Tỷ thức, Thiệt 

thức, Thân thức, Ý thức, Mạt na thức và A lại da thức. Tám món tâm 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 40 

 

thức này rất thù thắng, tự tại và tự chủ ví như những vị vua nên gọi là 

Tâm vương. Có vua thì phải có cận thần là những vị quan dưới quyền 

để sai khiến, để thi hành mệnh lệnh, là những thuộc quyền. Cũng vậy, 

có Tâm vương nên phải có những sở hữu của Tâm vương gọi là Tâm sở 

hữu hay là Tâm sở. Tâm vương và Tâm sở có những liên quan rất mật 

thiết cũng như những sự liên quan giữa vua và các vị cận thần. Tâm sở 

luôn luôn thi hành lệnh của Tâm vương và ngược lại Tâm vương cũng 

bị ảnh hưởng bởi Tâm sở. Đôi khi Tâm vương còn bị Tâm sở chi phối, 

lôi cuốn hoặc tiếm quyền.  

 

Giáo sư Nghiêm Xuân Hồng trong Lăng Nghiêm Ảnh Hiện cho rằng 

Tâm vương là các thức năng biến và các món Tâm sở là trạng thái lục 

dục của chúng sanh, là những trạng thái tâm lý sở biến của các Tâm 

vương. Cho nên Tâm sở không phải là một với Tâm vương nhưng cũng 

không phải là khác vì cả hai đều do thức biến cả. Nếu ví các thức Tâm 

vương như những dây đàn thì các Tâm sở là những nhịp điệu rung 

động của dây đàn, khiến phát ra những âm ba lúc khoan lúc nhặt, lúc 

trầm lúc bổng, lúc vui lúc buồn.  

 

Tâm vương và Tâm sở hợp với nhau và làm hiện ra sắc pháp. Các 

món Bất Tương Ưng Hành Pháp là các món sai khác, không phải tâm 

pháp mà cũng không phải sắc pháp. Các món Tâm vương, Tâm sở, Sắc 

pháp và Bất tương ưng hành pháp đều là pháp hữu vi. Do các pháp Hữu 

vi được diệt mà pháp Vô vi được hiển bày ra. Tuy phân biệt ra có pháp 

Hữu vi và Vô vi nhưng tất cả đều gọi là pháp và đều do tâm biến hiện.  

 

Tàng thức thường được ví như là mặt đất, Mạt Na thức là rễ cây 

luôn bám víu vào mặt đất, Ý thức được ví như thân cây và Tiền ngũ 

thức ví như những nhánh chính mọc ra từ thân cây.  

 

Vì 5 pháp Tâm sở biến hành Xúc, Tác ý, Thọ, Tưởng, Tư nằm trong 

51 món Tâm Sở Hữu Pháp nên trước hết xin liệt kê 51 món này để làm 

quen với danh từ và sau đó sẽ đi sâu vào chi tiết của 5 món tâm sở biến 

hành này.  



41  Thầy TRÍ CHÂU 

 

 

Năm mươi mốt món Tâm Sở Hữu Pháp được chia làm sáu loại như 

sau:  

5 món Tâm sở Biến Hành gồm có Xúc, Tác Ý, Thọ, Tưởng, Tư.  

5 món Tâm Sở Biệt Cảnh gồm có Dục, Thắng giải, Niệm, Định, Huệ.  

11 món Thiện gồm có Tín, Tàm, Quý, Vô tham, Vô sân, Vô si, Tinh 

tấn, Khinh an, Bất phóng dật, Hành xả, Bất hại.  

6 món Căn Bản Phiền Não gồm có Tham, Sân, Si, Mạn, Nghi, Ác kiến.  

5 món Tùy Phiền Não gồm có 10 món Tiểu Tùy, 2 món Trung Tùy 

và 8 món Đại Tùy. Tiểu Tùy gồm có Phẫn, Hận, Phú, Não, Tật, Xan, 

Cuống, Siễm, Hại, Kiêu. Trung Tùy gồm có Vô tàm, Vô quý. Đại Tùy gồm 

có Trạo cử, Hôn trầm, Bất tín, Giải đãi, Phóng dật, Thất niệm, Tán loạn, 

Bất chánh tri.  

4 món Tâm Sở Bất Định gồm có Hối, Miên, Tầm, Tứ.  

 

Năm món Tâm Sở Biến Hành Xúc, Tác Ý, Thọ, Tưởng và Tư luôn 

luôn có mặt trên mọi tiến trình diễn biến của tâm thức. Chúng xuyên 

qua thời gian bao gồm cả quá khứ, hiện tại và vị lai. Chúng chu biến 

khắp không gian, có mặt trong tất cả các giới và địa. Chúng tiếp xúc với 

tất cả các tâm vương cùng tâm sở và thông cả ba tánh: thiện, ác và vô 

ký (tánh lành, tánh dữ và tánh không lành không dữ). Chính vì thế mà 

tâm sở này gọi là biến hành. Biến là chu biến, phổ biến, hành là hoạt 

động, là tác động.  

 

Tâm sở biến hành thứ nhất là xúc. Xúc là tiếp xúc, là sự tiếp giáp 

giữa căn, trần và thức. Tâm sở này là chỗ nương tựa của các tâm sở 

Thọ, Tưởng và Tư là các hành tướng của thức, nghĩa là khi có sự tiếp 

xúc giữa Căn và  

Trần thì có sự phân biệt, có sự thọ nhận, nghĩ đến và suy tư về đối 

tượng được tiếp xúc, nói khác đi là có sự hoạt động của Thức. Ba thứ 

Căn, Trần và Thức cùng nhau tùy thuận; Xúc nương ba thứ đó mà phát 

sanh khiến ba thứ đó được hòa hợp. Ba thứ Căn, Trần và Thức có công 

năng tương ưng nhau mà khởi sanh ra các sự thay đổi biến khác. Xúc 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 42 

 

tương ưng với sự thay đổi biến khác đó mà khởi lên. Tánh của Xúc là 

khiến cho Tâm vương và Tâm sở cùng tiếp xúc cảnh.  

 

Tâm sở biến hành thứ hai là tác ý. Tác ý là móng khởi cái ý. Nó làm 

phát động các chủng tử của tâm vương và tâm sở tức là nó đánh thức 

các chủng tử làm cho sanh khởi. Công dụng của nó là hướng tâm duyên 

đến cảnh. Nếu nhận thức chưa phát khởi, nó làm cho phát khởi; nếu 

nhận thức đã phát khởi, nó khiến cho nhận thức tập trung vào đối 

tượng.  

 

Tâm sở biến hành thứ ba là thọ. Thọ là sự lãnh nhận, lãnh nạp các 

cảnh thuận, nghịch hoặc không thuận nghịch. Cảnh giới của Thọ là lấy 

sự lãnh nạp làm tướng. Công dụng của nó là khởi lên sự ưa thích, sự 

không ưa thích hay là sự không cả hai.  

 

Tâm sở biến hành thứ tư là tưởng. Tưởng là nhớ tưởng. Tánh của 

tâm sở này là nhớ lại, hình dung lại, có khái niệm về ảnh tượng của 

cảnh vật. Cảnh giới của nó là lấy sự thu nhận cảnh tượng làm tướng. 

Công dụng của nó là thiết lập danh ngôn, đặt ra những danh từ để biểu 

hiện các cảnh tượng.  

 

Tâm sở biến hành thứ năm là tư. Tư là suy nghĩ, so đo. Tánh của 

tâm sở này làm cho tâm suy nghĩ tạo tác. Công dụng của nó là khiến 

tâm quyết định hành động, hoặc làm lành, làm dữ hay không làm lành 

hoặc dữ.  

 

Hãy thử nghiên cứu tác dụng của các Tâm Sở Biến Hành xúc, tác ý, 

thọ, tưởng, tư trong câu chuyện có thật về chàng Diễn Nhã Đạt Đa trong 

thành Thất La Phiệt mà Phật nói trong kinh Lăng Nghiêm. Câu chuyện 

kể rằng một hôm anh Diễn Nhã Đạt Đa lấy gương soi mặt bỗng nhiên 

ưa cái đầu trong gương cùng lông mày con mắt có thể thấy được rồi 

giận trách cái đầu mình sao lại không nhìn thấy mặt mày rồi cho mình 

là yêu quái mà phát cuồng bỏ chạy.  

 



43  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Do đâu mà Diễn Nhã Đạt Đa bỗng ưa cái đầu trong gương cùng lông 

mày con mắt? Là vì tác dụng của xúc khi con mắt của anh ta tiếp xúc 

với hình ảnh trong gương khiến anh khởi cái tác ý ngắm nhìn.  

 

Do đâu mà Diễn Nhã Đạt Đa phát cuồng bỏ chạy? Là vì chàng ta thọ 

nhận cảm giác ưa thích cái đầu cùng con mắt và lông mày trong gương, 

rồi khởi ra cái tưởng, rồi suy tư cho rằng mình không có đầu, cho rằng 

mình là yêu quái, mà có hành động phát cuồng bỏ chạy.  

 

Hoặc lấy một câu chuyện ngắm hoa làm thí dụ. Thí dụ hằng ngày tôi 

đều đi bách bộ ngang qua một vườn đào nhưng vì không có gì đặc biệt 

đập vào con mắt nên tôi không biết rằng mình đi ngang một vườn đào. 

Khi mùa xuân đến, hoa đào nở rực rỡ đập vào mắt tôi, do sự tiếp xúc đó 

mà tôi mới biết có sự hiện hữu của vườn đào đẹp đẽ này. Vì hoa đào nở 

mình mới chú ý đến và nhận ra sự hiện hữu của hoa đào và cảm thấy 

thích thú. Về nhà tưởng nhớ lại thì thấy hoa đào quả là đẹp, rồi suy tư 

ước muốn có một vài cây đào ở trước sân nhà để được ngắm nhìn hoa 

nở khi xuân về, vì thế mà tôi quyết định phải mua vài ba cây đào về 

trồng ở trước sân.  

 

Những diễn trình tâm lý xẩy ra trong trường hợp ngắm hoa này 

phát khởi do sự hòa hợp giữa nhãn căn cùng hoa trần cảnh và nhãn 

thức mà sinh ra các sự chú ý, thích thú, tưởng nhớ và ao ước là những 

tác động biến hành của các Tâm sở Xúc, Tác Ý, Thọ, Tưởng và Tư.  

 

Ở thí dụ ngắm hoa này, nhân nhãn căn, nhãn thức hợp với trần cảnh 

hoa đào mà Xúc phát sanh, khơi động hình ảnh hoa đào đã có trong A 

lại da, đưa hình ảnh này vào ý căn tức thức Mạt na. Tác động này gây 

nên sự chú ý (Tác ý) nơi Ý thức. Ý thức dựa vào khái niệm về hoa đào 

đã có trong A lại da thức mà biết được hình ảnh đang thấy là hoa đào 

và khởi phân biệt, thấy có đẹp, có vui, có thích và có ý muốn trở lại 

ngắm hoa nữa hoặc có ý định trồng một vài cây đào ở trước nhà.  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 44 

 

Hình ảnh hoa đào cùng những cảm thọ mới này lại được huân tập 

trở lại vào A lại da thức dưới dạng một chủng tử mới tiềm ẩn và tô đậm 

thêm một lớp vọng nữa vào chủng tử hoa đào đã có ở trong A lại da 

thức.  

 

Trường hợp chưa bao giờ thấy hoa đào thì hình ảnh hoa đào được 

đưa vào trong A lại da thức trong sát na đầu tiên ngay khi căn tiếp xúc 

với trần lúc mà ý thức chưa khởi phân biệt, được coi là một đối tượng 

chân thật mà danh từ duy thức gọi là một Tánh Cảnh. Sau đó là sự 

chấp ngã của mạt na, sự phân biệt của tiền lục thức cùng các tâm sở 

biến hành xúc, tác ý, thọ, tưởng, tư. Ở đây tâm sở biến hành tưởng tác 

động lên Ý thức, khởi nên sự tìm tòi một danh từ để đặt tên cho hình 

ảnh mới được thấy này.  

 

Tác động của Xúc, Tác ý, Thọ. Tưởng và Tư ở các thí dụ trên là tác 

động của 5 tâm sở biến hành tương ưng với Liễu Biệt Cảnh Thức khi 

sáu căn tiếp xúc với sáu trần giúp ta có khái niệm về các hoạt động của 

các tâm sở biến hành này.  

 

Năm tâm sở biến hành Xúc, Tác ý, Thọ, Tưởng, Tư tương ưng với A 

lại da thức thì khác với các tâm sở biến hành nơi tiền lục thức vì mỗi 

một tâm vương có các tâm sở biến hành riêng rẽ ví như những vị vua 

của mỗi quốc gia có các quần thần riêng. Tác động của chúng rất vi tế, 

chúng tác động lên các chủng tử tiềm ẩn sẵn có nơi A lại da, làm các 

chủng tử này tăng trưởng hoặc chuyển biến khác đi.  

 

Năm tâm sở biến hành nơi A-lại-da thức thì luôn đi kề với thức này, 

chúng phát hiện ngay những tâm sở biến hành nào vừa móng khởi nơi 

Mạt na thức và Liễu biệt cảnh thức và đưa các dữ kiện này vào A lại da 

thức. A lại da thức là cái kho chứa, nhận tất cả các dữ kiện này như 

những chủng tử mới mà không khởi phân biệt tốt hay xấu. Vì thế mà 

câu thứ tư trong bài tụng thứ ba nói nó chỉ Tương ưng duy xả thọ. 

Thọ ở đây là sự cảm thọ. Có ba loại: thọ vui hay là lạc thọ là cảm giác 

khi gặp cảnh thuận hay khi được khen thưởng, thọ buồn tức khổ thọ 



45  Thầy TRÍ CHÂU 

 

khi gặp cảnh nghịch hay là khi bị chê trách, không vui không buồn tức 

xả thọ như khi gặp cảnh bình thường, không được khen cũng không bị 

chê.  

 

–o0o–  

 

CHƯƠNG III: ĐẶC TÁNH CỦA A LẠI DA THỨC  

 

Đặc tánh của thức A Lại Da được Bồ tát Thế Thân tiếp tục diễn tả 

trong bài tụng thứ tư.  

 

BÀI TỤNG THỨ TƯ  

 

Thị vô phú vô ký  

Xúc đẳng diệc như thị  

Hằng chuyển như bộc lưu  

A la hán vị xả.  

 

Dịch là:  

 

Tánh vô phú vô ký  

Các biến hành cũng vậy  

Hằng chuyển như nước dốc  

A la hán thì xả.  

 

Nghĩa là tánh của A lại da thức không bị ngăn che, không phải là 

thiện và cũng không phải là ác. Các tâm sở biến hành Xúc, Tác ý, Thọ, 

Tưởng, Tư nương nơi A lại da thức cũng không bị ngăn che và cũng vô 

ký, như như không thiện lẫn không ác. A lại da thức sanh diệt, chuyển 

biến không ngừng như dòng thác lũ. Đến địa vị A la hán thì xả.  

 

Như trên đã nói chỉ vì mê vọng nên Chân Tâm bị chiếu soi và 

chuyển biến ra có các chủng tử và hiện hành. Các chủng tử và hiện 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 46 

 

hành làm nhân duyên cho nhau, được huân tập xông ướp mà biến đổi 

thành vô lượng các chủng tử và hiện hành khác gồm đủ mọi chủng loại 

với đủ mọi tánh chất, hữu lậu, vô lậu hoặc trung tánh. Vô lậu là thiện, 

hữu lậu là ác, trung tánh là vô ký, là không thiện cũng không ác. Các 

chủng tử và hiện hành cứ liên miên được chiếu soi, chuyển biến rồi lại 

đem chứa vào trong Tàng Thức.  

Tàng Thức ví như một nhà kho chứa tất cả các chủng tử và hiện 

hành mà không phân biệt là loại gì, thiện, ác hay là vô ký. Xấu hay tốt, 

nhiễm hay tịnh là tánh chất riêng của các chủng tử và hiện hành chứ 

tánh chất của Tàng thức thì không nhiễm cũng không tịnh, xấu hay đẹp 

là tự ở các đồ vật trong kho chứ cái kho chứa chỉ có nhiệm vụ chứa 

đựng mà thôi.  

 

Các chủng tử được gieo vào mảnh đất A lại da ví như các hình ảnh 

xấu đẹp, xanh vàng phản chiếu trên mặt gương sáng. Gương sáng nghĩa 

là gương không dính bụi, không bị ngăn che, là tượng trưng cho tánh 

vô phú vô ký của thức A lại da, nhận chứa tất cả các chủng tử mà không 

phân biệt tốt xấu, thiện ác hay nhiễm tịnh.  

 

Suy lường, chấp trước và phân biệt giữa ta và người, tốt và xấu, yêu 

và ghét, có và không, lớn và nhỏ, dài và ngắn, nhơ và sạch là những 

hành tướng của Mạt na thức và Ý thức, là nguyên nhân gây ra phiền 

não, làm chướng ngại tánh giác khiến chúng sanh cứ mê mờ mà trôi lăn 

trong biển sanh tử.  

 

Nếu nhân trong A lại da thức chứa nhiều chủng tử thiện thì khi đầy 

đủ nhân duyên chín mùi thì sẽ chuyển biến và hiện khởi ra quả báo là 

người hay là trời, còn ngược lại nếu chứa nhiều chủng tử bất thiện thì 

sẽ hiện khởi ra quả báo trong ba đường ác là súc sanh, ngạ quỷ và địa 

ngục. Nhân thiện thì có thể được quả làm người, nhân ác thì có thể bị 

quả làm súc sanh. Bản thân người và bản thân súc sanh đó không có 

thiện và cũng không có ác. Cho nên nói A lại da thức trong nhân có 

thiện có ác mà quả Dị thục thì vô ký.  

 



47  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Tánh chất của Tâm sở biến hành Xúc, Tác ý, Thọ, Tưởng, Tư thì 

giống như tánh chất của Tâm vương mà chúng nương vào nên tánh 

chất Xúc, Tác ý, Thọ, Tưởng, Tư tương ưng với thức A lại da cũng vô 

phú vô ký.  

 

Tất cả các chủng tử tốt hoặc xấu đều được gieo vào mảnh đất A lại 

da trong trạng thái tiềm ẩn. Các chủng tử này được huân tập, chuyển 

biến, tương sanh, tương duyên, tương diệt liên tục. Sự chuyển biến này 

xẩy ra liên tục và tức thời, chớp nhoáng và liên tiếp, cái này diệt thì cái 

kia sanh, tương tức tương tục liên miên bất tận nên nói là Sát Na Sanh 

Diệt.   

 

Sát Na Sanh Diệt đó ví như một ngọn lửa cháy. Ngọn lửa tưởng như 

liên tục nhưng thực ra là do sự liên tiếp cháy sáng và chợp tắt của tim 

đèn khi có sự tiếp xúc giữa mồi lửa, tim đèn và dầu. Mồi lửa này tắt làm 

phát sinh ngọn lửa kế tiếp và ngọn lửa này lại làm mồi cho ngọn lửa sau 

này khi nó tắt đi, ngọn lửa cứ tiếp tục cháy cho đến khi không còn tim 

đèn hoặc không còn dầu hay là khi có ngọn gió mạnh thổi tới làm tắt 

lửa mồi. Sự sanh diệt liên tiếp đó cũng được ví như những khối nước 

liên tục chuyển động trong dòng thác lũ, khối nước này đổ qua thì có 

khối nước khác đổ tới, tiếp nối liên tục không ngưng nghỉ, nên nói 

hằng chuyển như bộc lưu. Nói không thể nào tắm được hai lần trên 

một dòng sông là có ý nói nước sông luôn lưu chuyển, dòng nước này 

chảy qua thì dòng nước khác chảy tới, dòng nước cũ không thể chảy trở 

lại nơi mà nó đã chảy qua.  

 

Sự sanh diệt triền miên đó cũng ví như những đợt sóng dạt dào trên 

biển cả, cứ đợt sóng này đẩy đợt sóng kia, đợt sóng mới đẩy đợt sóng 

cũ, sóng cũ diệt thì sóng mới sanh. Gió vọng tưởng thổi sóng dạt dào 

trên biển cả, các ngọn sóng liên tiếp nhồi lên rồi lặn xuống không 

ngưng nghỉ, ngọn sóng này diệt thì ngọn sóng mới khởi sanh. Xin lập lại 

bài kệ của đức Phật nói trong kinh Lăng Già Tâm Ấn:  

 

Ví như sóng biển cả  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 48 

 

Đây do gió mạnh thổi  

Sóng to vỗ biển rộng  

Không có khi đoạn dứt  

Biển Tàng thức thường trụ  

Gió cảnh giới nổi dậy  

Lớp lớp các sóng thức  

Ào ạt mà chuyển sanh.  

 

Các chủng tử và hiện hành trong A lại da thức đều được huân tập và 

chuyển biến một cách tiềm ẩn, âm thầm trở thành vô lượng các chủng 

loại với đủ mọi tánh chất. Các tánh chất này gồm cả hữu lậu, vô lậu lẫn 

vô ký.  

 

Lậu nghĩa là rỉ chảy, rơi rớt như thùng nước bị lủng, như nhà bị dột.  

Hữu Lậu có nghĩa tâm bị phiền não và các pháp nhiễm ô làm cho 

phân tán liên tục.  

 

Ngược với pháp hữu lậu là các pháp Vô Lậu thanh tịnh. Khi tu tập 

các pháp Ba La Mật thì các chủng tử vô lậu được huân tập, tăng trưởng, 

phát sinh ra hiện hành. Các hiện hành được huân tập trở vào thức A lại 

da thành các chủng tử vô lậu mới. Tùy theo tánh chất của các chủng tử 

vô lậu mới này mà chủng tử hữu lậu tiềm ẩn sẵn có nơi tàng thức bị suy 

thoái và tiêu diệt hoặc các chủng tử vô lậu sẵn có trong đó được tăng 

trưởng và phát sanh thêm. Nếu tiếp tục huân tập các pháp vô lậu thanh 

tịnh tới một lúc mà tất cả các chủng tử và hiện hành hữu lậu hoàn toàn 

bị triệt tiêu thì lúc đó hành giả đã đạt được quả vị A la hán nếu là hàng 

Thanh văn, tu theo Tiểu thừa; còn nếu tu theo Đại thừa thì đó là bậc Bồ 

tát đệ bát địa.  

 

Ở quả vị này tàng thức chỉ chứa toàn các chủng tử vô lậu. Các hạt 

giống hữu lậu của phiền não, nghiệp báo luân hồi sanh tử không còn 

nữa, A lại da thức chuyển đổi thành Bạch tịnh thức. Bạch tịnh thức còn 

được gọi là vô cấu thức. Khi này thức thứ tám không còn được gọi là 

thức A lại da nữa vì không còn chứa các chủng tử hữu lậu nên bài tụng 



49  Thầy TRÍ CHÂU 

 

nói A la hán vị xả. Xả tức là xả hết các hữu lậu chứ không phải là không 

còn thức A lại da nữa.  

Thức A lại da lúc này được gọi là Bạch tịnh thức hay là Vô cấu thức. 

Tùy theo tính chất nhiễm hay tịnh mà thức này có các tên gọi khác 

nhau chứ không phải là thức này đoạn diệt và thức khác sanh vì nếu 

đoạn diệt thì không thể nào duy trì sự tiếp nối của căn thân, thế giới và 

các hành tướng của nghiệp được.  

 

Tuy nói là tới địa vị A la hán thì các chủng tử hữu lậu làm chướng 

ngại chân tâm bị hủy diệt nhưng thật ra hãy còn những chủng tử hữu 

lậu vi tế câu sanh nằm tiềm ẩn trong thức thứ tám này. Chỉ khi nào các 

vị A la hán hồi đầu theo đại thừa và các vị Bồ tát đệ bát địa tiếp tục tiến 

tu pháp tối thắng vô phân biệt trí, được gọi là Thắng Pháp Không 

Quán, vượt khỏi bậc Bồ tát Thập địa đến bậc Đẳng Giác, khởi Kim Cang 

Dụ Định đạt được tới Phật Quả thì thức thứ tám này mới gột rửa được 

tất cả các vô lậu thậm thâm vi tế và chuyển thành Đai Viên Cảnh Trí. 

Quả vị này là Quả Vị Chuyển Y khi thức chuyển thành trí, là quả vị mà 

thức đã chuyển trở lại được với cái thể thanh tịnh của Chân Tâm, ví 

như mặt gương sáng chiếu soi vạn tượng một cách chân thật như thị 

bất khả tư nghì.  

 

Khi còn giữ các chủng tử hữu lậu thì thức A lại da chỉ tương ưng với 

năm món tâm sở biến hành mà thôi. Khi ấy A lại da thức không tương 

ưng với 5 món Tâm sở biệt cảnh Dục, Thắng giải, Niệm, Định, Huệ vì 

Dục chỉ mong muốn những việc của nó muốn còn A lại da thức thì 

không mong muốn; Thắng giải thì rành rẽ những việc đã quyết định 

còn A lại da thức thì chỉ là nơi chứa đựng, dung nạp chứ không phải là 

nơi quyết định; Niệm thì nhớ lại những việc đã qua còn thứ A lại da thì 

chỉ chứa nhóm thôi chứ không ghi nhớ; Định thì khiến cho Tâm chuyên 

chú vào một cảnh còn A lại da thức thì sát na sanh diệt tương tục không 

chuyên vào cảnh nào cả; Huệ thì biết rốt ráo mọi việc còn thức A lại da 

thì không phân biệt chọn lựa bất cứ việc gì.  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 50 

 

Thức A lại da thì trong nhơn có thiện có ác mà quả thì dị thục vô ký 

nên cũng không tương ưng với 11 món Thiện tâm sở cùng 6 món Căn 

bản phiền não và 20 món Tùy phiền não. Còn 4 món Bất định tâm sở 

Hối, Miên, Tầm và Tứ thì lại gián đoạn nên cũng không tương ưng với A 

lại da thức.  

 

Khi chuyển thức thành trí thì nó tương ưng với 21 món tâm sở gồm 

5 món biến hành, 5 món biệt cảnh và 11 món thiện. Để ôn tập, các món 

này được liệt kê như sau:  

5 món biến hành: Xúc, Tác Ý, Thọ, Tưởng, Tư.  

5 món biệt cảnh: Dục, Thắng Giải, Niệm, Định, Huệ.  

11 món thiện: Tín, Tàm, Quý, Vô tham, Vô sân, Vô si, Tinh tấn, 

Khinh an, Bất phóng dật, Hành xả, Bất hại.  

 

Ngài Hộ Pháp Bồ tát viết trong Thành Duy Thức Luận như sau: Ở 

địa vị vô lậu, A lại da thức nhiếp thuộc thiện tánh, tương ưng với 21 

tâm sở là 5 món biến hành, 5 món biệt cảnh và 11 món thiện vì: thường 

tương ưng với nhất thiết tâm, tức là đi cùng với tất cả mọi tâm thức 

(Biến hành) thường ưa chứng tri cảnh sở quán, tức muốn biết tất cả các 

đối tượng (Dục) thường ẩn nhập kiên trì nơi cảnh sở quán, tức biết rõ 

các đối tượng (Thắng giải) thường nhớ rõ cảnh đã trải qua (Niệm) 

không lúc nào không có định tâm (Định) thường quyết trạch hết thảy 

pháp, hiểu rõ các pháp (Huệ) có lòng tin cực tịnh nên tương ưng 11 

thiện pháp.  

 

Vì không ô nhiễm nên không tương ưng các món căn bản và tùy 

phiền não. Vì không quyết định và hành động nên không tương ưng với 

các món tâm sở bất định hối, miên, tầm và tứ.  

Chỉ tương ưng với xả thọ vì hành tướng của nó thuần trực giác và 

tiềm ẩn. Ở địa vị này A lại da thức chuyển thành Đại Viên Cảnh Trí và 

lấy tất cả pháp làm cảnh sở duyên.  

 

Nếu phân chia ra thì có vô lượng pháp môn để tu trì trên tiến trình 

đưa đến cảnh giới Chân Như nhưng tất cả các pháp đó đều nằm trong 



51  Thầy TRÍ CHÂU 

 

ba pháp căn bản là Giới, Định và Huệ. Thí dụ như Lục Độ Vạn Hạnh gồm 

Bố thí, Trì giới, Nhẫn nhục, Tinh tấn, Thiền định và Trí huệ mà bố thí, 

trì giới, nhẫn nhục và tinh tiến đều nằm trong Giới.  

 

Khi hành giả tu hành đến mức độ mình luôn luôn sống với giới luật 

thì đâu còn giới gì mà trì. Mà nếu không có giới để trì thì làm gì có 

người trì giới vì trì giới là việc luôn luôn và lúc nào cũng làm cả rồi thì 

danh từ trì giới đâu có lý do hiện hữu, trì giới được nói đến vì có sự 

phạm giới mà đã luôn luôn sống trong giới luật thì làm gì có sự phạm 

giới.  

 

Cũng vậy khi hành giả sống hoàn toàn trong cảnh giới bố thí, thấy 

người đau khổ thì bố thí, cần ăn cho ăn, cần uống cho uống, cần thuốc 

cho thuốc, cần lời an ủi cho lời an ủi, cần pháp cho pháp. Bố thí cho đến 

không người bố thí và cũng không có kẻ được bố thí. Bố thí như vậy thì 

làm sao các ác nghiệp khởi lên được. Làm sao các món căn bản phiền 

não có thể khởi lên được. Chỉ bố thí thôi thì đâu có nghĩ đến lấy gì của 

ai mà tham nổi lên được, không mong ai làm gì cho mình nên sân cũng 

không nổi lên được, chỉ bố thí mà không nghĩ đến của bố thí, người 

nhận bố thí và người bố thí thì làm sao kiêu, mạn và ác kiến nổi lên 

được. Và khi đã bố thí như vậy thì hành giả đã là người có tín tâm vô 

lượng vô biên thì làm sao nói hành giả đó còn si mê cho được. Chỉ bố 

thí, bố thí và bố thí thì làm sao hổ thẹn với mình, làm gì có việc gì xấu 

phải che dấu người, làm gì có các món Vô tàm và Vô quý là các món 

trung tùy thuộc Tùy phiền não. Cho đến mười món tiểu tùy trong Tùy 

phiền não như là phẫn, hận, phú, não, tật, xan, cuống, siễm, hại, kiêu 

cũng không thể tương ưng được.  

 

Tương tự như vậy khi hành giả luôn luôn có chánh niệm trong khi 

ăn, uống, đi, đứng, nằm, ngồi tức là luôn luôn sống trong cảnh giới chân 

thật (tức là có định và tuệ) thì tám món đại tùy trong Tùy phiền não 

như trạo cử, hôn trầm, bất tín, giải đãi, phóng dật, thất niệm, tán loạn, 

bất chánh tri và bốn món Tâm sở bất định như hối, miên, tầm, tứ làm 

sao mà hiện hữu được.  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 52 

 

Và dĩ nhiên luôn luôn tương ưng với mười một món thiện là tín, 

tàm, quý, vô tham, vô sân, vô si, tinh tấn, khinh an, bất phóng dật, hành 

xả và bất hại.  

 

Vì vô minh nên khởi vọng niệm. Vì có vọng niệm nên phát sinh kiến 

phần và tướng phần. Các kiến phần và tướng phần luân phiên huân tập 

thành chủng tử và hiện hành. Các chủng tử và hiện hành trùng trùng 

duyên khởi, tương sanh tương duyên tạo nên nghiệp nhân và đến khi 

chín mùi thì chuyển hiện thành nghiệp quả, là căn thân mới trong một 

quốc độ mới. Cùng cộng nghiệp thì chúng sanh có chung loài thọ mạng 

và sống chung trong cùng một quốc độ.  

 

Cùng cộng nghiệp, cùng loại thọ mạng và cùng sống chung trong 

một quốc độ mà mỗi chúng sanh lại có một cuộc sống tâm linh và vật 

chất khác biệt nhau vì mỗi chúng sanh đều có những nghiệp riêng gọi là 

biệt nghiệp.  

Vì những biệt nghiệp này mà mỗi chúng sanh có những quả báo 

khác nhau.  

Ví dụ cùng thọ mạng làm người chẳng hạn, con người có những 

nghiệp báo khác nhau nên có những môi trường sinh sống, những suy 

nghĩ, những tin tưởng, những mục đích, những lý tưởng, những lựa 

chọn và những hành động khác nhau. Chính vì những khác biệt về tâm 

ly, sinh và vật lý đó mà đức Thế Tôn đã phải tùy theo trình độ, căn cơ 

của mỗi hạng người mà phương tiện chỉ bày ra những pháp môn phù 

hợp hầu nâng tâm thức của chúng ta lên để có thể từ từ hội nhập được 

vào tri kiến của Phật.  

 

Người thượng căn thì ngay đó giác ngộ được chân tâm, người trung 

căn và hạ căn thì phải thứ lớp tiệm tu. Tu trì thì có mau có chậm nhưng 

khi giác ngộ được chân tánh thì đồng một thể chân như. Hãy nghe tổ 

Hoàng Bá nói trong Truyền Tâm Pháp Yếu:  

 

Phật cùng chúng sanh một tâm không khác. Tỷ như hư không, 

không tạp loạn, không hư hoại. Như vầng nhật lớn chiếu khắp thiên hạ; 



53  Thầy TRÍ CHÂU 

 

khi mặt trời lên, chiếu sáng khắp nơi, hư không chưa từng sáng. Lúc 

mặt trời lặn, u tối khắp nơi, hư không chưa từng tối. Cảnh sáng tối tự 

tranh nhau, còn tính của hư không thì rỗng rang không thay đổi. Tâm 

của Phật và tâm của chúng sanh cũng như vậy. Nếu quán Phật mà thấy 

cái tướng thanh tịnh, quang minh, giải thoát và nếu quán chúng sanh 

mà thấy cái tướng ô nhiễm, ám muội, sanh tử thì với kiến giải như thế, 

trải qua hằng hà sa số kiếp vẫn không đạt được chứng quả Bồ đề. Đấy 

là vì chấp sắc tướng vậy.  

Chỉ có tâm này thôi, ngoài ra không có một chút mảy may pháp gì có 

thể đạt được. Tức Tâm là Phật.  

Tâm đó là tâm vô tâm. Xa rời mọi tướng, chúng sanh và chư Phật 

đều không khác. Chỉ cần được vô tâm thời đấy là cứu cánh. Người học 

Đạo nếu không ngay đó mà được cái vô tâm thì tu hành kiếp kiếp, rốt 

cũng không thành Đạo, bị công hạnh tu tập của tam thừa trói buộc 

không thể giải thoát được.  

Chứng được tâm này thì có mau có chậm. Có kẻ mới nghe pháp liền 

được vô tâm. Có kẻ đến thập tín, thập trụ, thập hạnh, thập hồi hướng 

mới được vô tâm. Lại có kẻ đến hàng thập địa mới được vô tâm. Dù 

mau dù chậm, hễ cứ được vô tâm là an trụ ở đó chứ chẳng còn gì để tu, 

để chứng nữa. Thật chẳng có gì sở đắc. Sự thực như vậy, quả không hư 

dối.  

 

Trong kinh Lăng Nghiêm có nói đến 57 thứ lớp mà hành giả phải 

trải qua. từ Càn Huệ Địa tiến dần lên đến các quả vị Thập Tín, Thập Trụ, 

Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Tứ Gia Hạnh, rồi đến mười hai quả vị sau 

cùng là Thập Địa, Đẳng Giác và Diệu Giác. Có nơi chỉ liệt kê 52 quả vị vì 

không nhắc địa vị đầu tiên là Càn Huệ Địa và bốn thứ gia hạnh..  

 

Không bắt buộc phải theo các thứ lớp đó mới đến quả vị sau cùng là 

Diệu Giác, một vị bồ tát ở bất cứ địa vị nào cũng có thể ngay đó bừng 

nở Tâm thức và ngộ nhập được quả vị viên mãn sau cùng, thấy được 

Thật Tánh Chân Như, thấy được cái Như Huyễn Tam Muội, thấy 

được cái Chân Minh Diệu Không. Nơi đó không có người tu và pháp 

tu, không có Phật và chúng sanh, không có người đắc và pháp để đắc. 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 54 

 

Tất cả như hòa vào một, một là tất cả và tất cả là một. Pháp giới trùng 

trùng điệp điệp hiện ra trên đầu một sợi tóc, một sợi tóc bao trùm cả 

tam thiên đại thiên thế giới. Tất cả đều từ cái Chân không Diệu Hữu, 

tức Thể Tánh Chân Như, tức Biển Tỳ Lô Tánh Hải, tức Biển Diệu 

Tâm bất khả tư nghì chuyển biến ra.  

 

Còn tu tập theo thứ lớp thông thường thì mười quả vị sau cùng của 

hàng Thập Địa Bồ Tát trước khi đến quả vị Đẳng Giác và Diệu Giác là: 

Hoan Hỷ Địa, Ly Cấu Địa, Phát Quang Địa, Diệm Huệ Địa, Cực Nan 

Thắng Địa, Hiện Tiền Địa, Viễn Hành Địa, Bất Động Địa, Thiện Huệ Địa 

và Pháp Vân Địa.  

 

Hàng bồ tát khi đến đệ bát địa thì không còn hai món phiền não 

chướng và sở tri chướng nữa; các việc làm đã dứt, không còn hiện 

khởi tâm thế gian nữa, ngay cả tâm Phật, tâm Bồ tát và tâm Niết bàn 

cũng không hiện khởi vì là bậc Xuất Thế Gian Vô Sở Đắc Trí. Quả vị 

này gọi là Bất Động Địa tương đương với quả vị A la hán của hàng 

Thanh văn.  

 

Khi đến bậc này thức thứ tám xả cái tên A lại da thức vì không còn 

phiền não vô minh che lấp, không có các chủng tử hữu lậu để huân tập 

nữa.  

Không còn vật để chứa thì đâu cần kho để chấp chứa nên các tên gọi 

là kho chứa, là tàng thức hay là a lại da thức không còn tồn tại nữa, khi 

ấy A lại da thức chuyển thành Bạch Tịnh Thức hay là Vô Cấu Thức.  

 

Trong Bách Pháp Quy Củ Tụng có kệ rằng:  

 

Bất động địa tiền tài xả tạng  

Kim cang đạo hậu Dị thục không  

Đại viên vô cấu đồng thời phát  

Phổ chiếu thập phương trần sát trung.  

 

 



55  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Dịch là:  

 

Đến Bất động địa bỏ tên Tàng  

Chứng Kim cang đạo, không Dị thục  

Gương trí không nhơ đồng thời phát  

Khắp chiếu mười phương vô số cõi.  

 

Có nghĩa là khi đến đệ bát địa thì thức thứ tám không còn có tên là 

Tàng thức hay A lại da thức nữa mà chỉ gọi là Dị thục thức. Khi đến 

địa vị Đẳng Giác tức là chứng được Kim Cang Đạo thì tên Dị thục cũng 

không còn nữa vì không còn câu sanh pháp chấp và không còn cảm thọ 

về sanh tử nên không còn nhận nghiệp quả dị thục nữa. Khi ấy các 

chủng tử vô lậu, cấu nhiễm đã hết, thức này chuyển thành trí thanh 

tịnh chiếu khắp mười phương các cõi nhiều như vi trần nên gọi là Đại 

Viên Cảnh Trí. Lúc này vị Bồ tát có thể tùy duyên hóa hiện khắp pháp 

giới hoằng pháp hóa độ chúng sanh.  

 

–o0o–  

 

CHƯƠNG IV: MẠT NA THỨC  

 

Bồ tát Thế thân diễn tả về Mạt na thức trong ba bài tụng thứ năm, 

thứ sáu và thứ bảy. Bài tụng thứ năm nói về đặc tánh của Mạt na thức, 

bài tụng thứ sáu nói về các tâm sở tương ưng, bài tụng thứ bảy nói về 

quả chuyển y của Mạt na thức.  

  

Hãy nghiên cứu bài tụng thứ năm.  

 

–o0o–  

 

 

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 56 

 

BÀI TỤNG THỨ NĂM  

 

Thứ đệ nhị năng biến  

Thị thức danh Mạt na  

Y bỉ chuyển duyên bỉ  

Tư lương vi tánh tướng.  

 

Dịch là:  

 

Thức năng biến thứ hai  

Gọi là thức Mạt na  

Nương kia chuyển, duyên kia  

Tư lương làm tánh tướng.  

 

Thức năng biến thứ hai được gọi là Mạt na thức vì mạt na do tiếng 

Phạn là manas có nghĩa là tư lương tức là suy nghĩ, cân nhắc và so đo. 

Tiếng Hán Việt gọi là Tư lương thức. Thức này có đặc tính là liên tục 

suy tư, cân nhắc và so đo, hằng thẩm và tư lương. Tánh chất tư lương 

của nó vượt trên tất cả mọi thức khác. Theo thứ tự mà đặt tên thì thức 

này gọi là thức thứ bảy. Thức này còn gọi là Ý hoặc là Ý căn vì thức 

thứ sáu tức Ý thức nương nơi thức này mà phát sanh. Thức này được 

gọi là Ý chứ không là Ý thức vì sợ lộn với thức thứ sáu.  

 

Thực ra thức thứ bảy này phải dịch là mạt na vì do tiếng Phạn là 

manas mà ra. Ý thức tức là thức thứ sáu phải dịch là mạt na thức vì do 

tiếng Phạn là manovijnana, mano là mạt na, vijnana là thức nhưng vì 

các bản tiếng Hán từ xưa đều dịch chữ manas là mạt na thức nên chúng 

ta không thể dùng chữ mạt na thức để chỉ thức thứ sáu vì sợ lẫn lộn với 

thức thứ bảy. Vì vậy chúng ta phải quy ước dùng chữ mạt na thức hoặc 

mạt na để chỉ cho thức thứ bảy mà thôi.  

 

Nếu so về năng lực tích tụ thì Mạt na thức không bằng A lại da thức 

và nếu so về khả năng phân biệt thì thức này cũng thua thức thứ sáu 

tức là ý thức.  



57  Thầy TRÍ CHÂU 

 

  

Bài tụng nói y bỉ chuyển là nói Mạt na thức nương nơi A lại da 

thức, lấy thức này làm căn bản mà chuyển hiện. Có A lại da thức là có 

Mạt na thức, A lại da thức sanh về cõi nào thì Mạt na thức chuyển hiện 

theo cõi ấy. Mạt na thức không bao giờ rời A lại da thức ví như bóng 

theo hình nên Mạt na thức cũng luôn luôn hiện khởi, không gián đoạn 

như A lại da thức. Có điều là Mạt na luôn lấy cảnh sở duyên nơi A lại da 

mà suy xét và so đo, khiến cho tâm bị dấy động, ô nhiễm.  

 

Nếu ví A lại da thức là mặt ao thì Mạt na thức là cụm rễ của nhóm 

lục bình trôi trên mặt nước A lại da thức, ý thức và năm thức trước 

được ví như thân và cánh lục bình. Tùy theo mặt nước A lại da thức lên 

xuống mà lục bình trồi lên hay hụp xuống theo và cụm rễ Mạt na thì 

không bao giờ rời mặt nước ao.  

 

Nếu ví A lại da thức là mảnh đất thì Mạt na thức là rễ cây, luôn bám 

chặt vào mặt đất A lại da, còn Ý thức và tiền ngũ thức là thân cây và 

những nhánh cây vươn lên từ mảnh đất A lại da.  

 

Mạt na thức sanh ra từ A lại da thức rồi lại lấy thức này làm đối 

tượng sở duyên. Các chủng tử và hiện hành của A lại da thức cứ bị Mạt 

na thức lấy làm cảnh sở duyên mà duyên, tức là các chủng tử và hiện 

hành này cứ bị chiếu soi, suy xét và đo lường. Hành tướng duyên này 

gọi là sở duyên duyên, tức là cứ lấy cảnh sở duyên mà duyên. Các 

cảnh sở duyên bị Mạt na thức duyên thêm một lần nữa nên bị biến đổi, 

sự biến đổi này lại được đưa vào A lại da làm tăng trưởng hay làm suy 

yếu thêm các chủng tử sẵn có nơi A lại da thức. Nếu tác động thẩm xét 

và tư lương nơi Mạt na làm tăng trưởng các chủng tử sẵn có trong A lại 

da thức thì gọi là Thuận Tăng Thượng Duyên. Ngược lại nếu làm các 

chủng tử nơi A lại da bị suy yếu hay hủy diệt thì gọi là Nghịch Tăng 

Thượng Duyên.   

 

Tác động Tăng Thượng Duyên này ví như tác động của mưa và nắng 

đối với hạt giống, cây cối và mùa màng. Nếu mưa thuận gió hòa thì 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 58 

 

mầm giống, cây cối tăng trưởng, nẩy nở tốt tươi, mùa màng được thuận 

lợi. Nếu giông bão hoặc hạn hán thì mầm giống bị ung thối hoặc khô 

cháy, cây cối bị tàn phá hoặc cằn cỗi, các sinh vật sẽ bị điêu linh và đói 

khổ vì mất mùa.  

 

Một điểm cần nói nữa là Mạt na thức này chỉ duyên nơi A lại da 

thức mà thôi nghĩa là chỉ luôn quay vào chiếu soi các chủng tử và hiện 

hành ở Tàng thức mà thôi, nên bài tụng nói y bỉ chuyển duyên bỉ, 

nghĩa là tùy theo thức A lại da chuyển đi đâu thì mạt na thức liền duyên 

theo đó.  

 

Có quan niệm cho rằng Mạt na thức duyên kiến phần và tướng phần 

nơi A lại da thức và chấp kiến phần làm Ngã và tướng phần làm Ngã sở. 

Có nghĩa là Mạt na thức chấp cái chủ thể thấy và đối tượng nơi cái thấy 

của thức A-lại-da cho là của mình, cái năng thấy là ta và cái sở thấy là 

cái của ta.  

 

Có quan niệm cho rằng Mạt na thức duyên chủng tử và hiện hành 

nơi A lại da thức và chấp chủng tử làm Ngã và hiện hành làm Ngã sở.  

 

Ở đây chúng ta không đi sâu vào các chi tiết quá phức tạp và chi li 

này.  

Trong A lại da thức, các hạt giống làm nhân duyên cho nhau, khi 

tiềm ẩn là chủng tử, khi hiện khởi là hiện hành. Có khi chủng tử sanh 

hiện hành, có khi hiện hành sanh chủng tử, có khi chủng tử sanh chủng 

tử và cũng có khi hiện hành sanh hiện hành.  

 

Hãy lấy hình ảnh của ngọn đèn dầu làm ví dụ. Thoạt nhìn ta tưởng 

là ngọn lửa sáng liên tục nhưng thực ra đó chỉ là muôn ngàn tia lửa loé 

lên và chợp tắt, cái này nối tiếp cái kia. Ngọn lửa cũ tắt đi làm mồi đốt 

tim đèn và nhờ có chất dầu làm xúc tác nên có ngọn lửa kế tiếp. Trong 

ví dụ này, hãy gọi ngọn lửa là hiện hành, tim đèn là chủng tử và chất 

dầu là duyên. Ta sẽ thấy ngọn lửa cũ tắt đi sẽ phát sanh ngọn lửa mới, 

đó là chỉ cho hiện hành sinh hiện hành. Ta cũng thấy ngọn lửa cũ tắt đi 



59  Thầy TRÍ CHÂU 

 

làm lộ ra tim đèn mới, đó là chỉ cho hiện hành sinh chủng tử. Ta lại thấy 

rằng nhờ tim đèn mới lộ ra đó nên mới có ngọn lửa mới, đó là chỉ cho 

chủng tử sinh hiện hành. Và ta cũng thấy cái tim đèn cũ cháy rồi mới lộ 

ra cái tim đèn mới, đó là chỉ cho chủng tử sinh chủng tử.  

 

Tất cả vô lượng những mầm mống của muôn pháp, khi là năng, khi 

là sở, trùng trùng duyên khởi, tương tức, tương tục, tăng thượng, sanh 

diệt không ngưng nghỉ, lung linh như những hình ảnh phản chiếu trong 

muôn ngàn hạt châu. Những hình ảnh này góp phần vào cái Năng kiến 

và Sở kiến của A lại da thức. Phần năng kiến là Kiến phần, phần sở 

kiến là Tướng phần, mà Mạt na thức chấp làm Ngã và Ngã Sở.   

 

Tư lương vi tánh tướng có nghĩa là bản chất của Mạt na là suy xét 

và đo lường. Mạt na thức không bao giờ là không suy tính và so đo nên 

nói cả tánh lẫn tướng của nó đều là tư lương. Nói một cách khác, thể 

của Mạt na thức là Tư lương và dụng của nó cũng là Tư lương. Chính vì 

sự tư lương này mà tánh chất nhận thức nơi Mạt na thức không được 

trung thực, luôn bị bóp méo, bị biến kế sở chấp mà sai khác đi. Nói một 

cách dễ hiểu là cái thấy nơi Mạt na bị thành kiến bóp méo mà biến đổi 

khác đi, không còn trung thực nữa. Cái tánh chất không trung thực này 

gọi là phi lượng.   

 

Khi chưa chuyển y thì Mạt na thức luôn luôn chấp ngã và chỉ duyên 

nơi A lại da thức. Khi đắc quả chuyển y, tức là chuyển được cái tướng 

chấp ngã thành vô ngã, thì Mạt na thức chuyển thành Bình Đẳng 

Tánh Trí. Khi này ngoài duyên thức thứ tám (đã chuyển thành Đại 

Viên Cảnh Trí), thức thứ bảy còn duyên chân như cùng tất cả các pháp 

khác, thấy được mọi căn cơ và sai biệt nơi mỗi loại chúng sanh.  

 

Chúng ta hãy sang bài tụng kế tiếp để nghiên cứu những tâm sở 

tương ưng nơi Mạt na thức.  

 

–o0o–  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 60 

 

BÀI TỤNG THỨ SÁU  

 

Tứ phiền não thường câu  

Vị: Ngã si, ngã kiến  

Tinh ngã mạn, ngã ái  

Cập dữ Xúc đẳng câu.  

 

Dịch là:  

 

Tương ưng bốn phiền não  

Là ngã si, ngã kiến  

Cùng ngã mạn, ngã ái  

Và tâm sở Xúc thảy.  

 

Bản chất của Mạt na thức là hằng thẩm và tư lương, có nghĩa là luôn 

luôn suy xét, tính toán, cân nhắc và so đo. Do bản chất này mà các 

chủng tử nơi A lại da thức cứ bị đem ra chiếu soi và suy xét. Chấp đó là 

mình, là của mình mà sinh tham đắm, si mê. Thấy có ta có người, thấy 

cái ta và cái của ta là đúng, là hơn, là đẹp. Những tánh chất này là 

những căn bản của phiền não và bởi đều do chấp ngã mà ra nên có tên 

là Ngã Si, Ngã Kiến, Ngã Mạn và Ngã Ái.  

 

Ngã si là vô minh, là mê muội vọng chấp các pháp không phải có 

ngã thành có ngã, chấp ngã là thật trong khi các pháp đều là vô nga. Ngã 

si là nguyên nhân của ảo tưởng và ảo giác khiến ta không thể tin được 

các pháp chỉ là giả dối, có đó rồi mất đó, biến hiện không ngừng như 

mộng huyễn, như hình ảnh của bong bóng nước, như sương sớm ban 

mai, như tia chớp trên trời mà kinh Kim Cương đã diễn tả:  

 

Nhất thiết hữu vi pháp  

Như mộng huyễn, bào ảnh  

Như lộ diệc như điển  

Ứng tác như thị quán.  

 



61  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Ngã kiến là luôn coi điều mình thấy, điều mình suy nghĩ, điều mình 

quan niệm, điều mình tin tưởng là trúng, không chịu nghe lời chân thật, 

điều gì khác với mình suy nghĩ và quan niệm thì cho là sai, luôn ngoan 

cố không phục thiện.  

Ngã mạn là coi mình là nhất, không coi ai ra gì, lấn lướt và khinh 

thường người khác.  

Ngã ái là luôn luôn chấp ngã và sanh tâm mê thích ta và cái của ta, 

chỉ biết nghĩ đến mình, những người thân thuộc và những người thuộc 

phe nhóm của mình, sanh ra tánh cục bộ và địa phương.  

 

Bốn thứ ngã này làm che đậy và làm vẩn đục nội thức tức làm nhơ 

bẩn A lại da thức và làm phát sinh các ngoại thức tức là tiền lục thức 

khiến chúng sanh lạc mãi trong luân hồi sanh tử.  

Trong Đại Thừa Bách Pháp Minh Môn Luận ngài Thế Thân chia Căn 

bản phiền não làm sáu món: Tham, Sân, Si, Mạn, Nghi và Ác kiến. 

Trong sáu món này thì Mạt na thức chỉ tương ưng với bốn món là 

Tham tức tham đắm, yêu cái ta và cái của ta; Si là vô minh là ngu 

tướng; Mạn là thấy mình là nhất, là hơn tất cả, không coi ai ra gì; Ác 

kiến là thấy mình hay, minh đẹp, mình đúng, người khác là dở, xấu và 

sai, luôn không có ý tốt về người khác.  

 

Vì có Ngã kiến, luôn thấy mình đúng nên không thể có phiền não 

căn bản Nghi được. Vì có Ngã mạn, không coi ai ra gì, không thèm để ý 

đến ai nên không có phiền não căn bản Sân được.  

 

Chữ tinh dùng trong câu Ngã Si, Ngã Kiến tinh Ngã Mạn, Ngã Ái 

có ý muốn nói bốn món căn bản phiền não này luôn hiện khởi nơi Mạt 

na thức.  

Có Ngã Si, Ngã Kiến là có Ngã Mạn, Ngã Ái và ngược lại có Ngã Mạn, 

Ngã Ái là có Ngã Si, Ngã Kiến.  

 

Ngoài ra Mạt na thức cũng tương ưng với năm món tâm sở biến 

hành Xúc, Tác ý, Thọ, Tưởng và Tư. Một điểm nên lưu ý là các tâm sở 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 62 

 

biến hành Xúc đẳng này khác với các tâm sở biến hành Xúc đẳng nơi A 

lại da thức.  

Năm tâm sở biến hành này chu biến khắp mọi nơi, luôn có mặt nơi 

các tâm vương liên hệ với chúng ví như các cận thần luôn sát cánh bên 

vua. Mỗi một Tâm vương có năm món Tâm sở biến hành riêng, cũng 

như mỗi vì vua có những cận thần riêng của mình. Vì muốn nêu rõ 

điểm này nên trong câu Cập dữ xúc đẳng câu có dùng chữ dữ, có 

nghĩa là riêng, là muốn nói năm thứ biến hành xúc, tác ý, thọ, tưởng, tư 

của riêng Mạt na thức, ám chỉ rằng năm xúc đẳng này riêng rẽ với các 

xúc đẳng khác.  

 

Hãy tiếp tục nghiên cứu bài tụng thứ bảy.  

 

–o0o–  

 

BÀI TỤNG THỨ BẢY  

 

Hữu phú vô ký nhiếp  

Tùy sở sanh sở hệ  

A la hán, Diệt định  

Xuất thế đạo vô hữu.  

 

Dịch là:  

 

Tánh hữu phú vô ký  

Sanh theo A lại da,  

Chứng La hán, Diệt định,  

Xuất thế đạo, không còn.  

 

Với những phiền não chấp ngã và lo nghĩ (hằng thẩm và tư lương) 

đó, Mạt na thức cứ ôm lấy A lại da thức mà chấp ngã, chấp là mình, là 

của mình, là ngã và ngã sở. Hành tướng này tạo nên Nghiệp Nhân và 

những nghiệp nhân này cứ trùng trùng duyên khởi tương tục tăng 



63  Thầy TRÍ CHÂU 

 

trưởng, sanh diệt cho đến khi đầy đủ yếu tố nhân duyên chín mùi thì 

hiện khởi ra căn thân và thế giới. Tùy theo nghiệp báo A lại da thức 

chuyển biến khởi sanh vào cõi nào thì Mạt na thức sanh vào cõi đó nên 

nói Tùy sở sanh sở hệ nghĩa là tùy theo A lại da thức sanh ở đâu thì 

Mạt na thức sanh ở đó.  

 

Khi các nhân duyên đã đầy đủ và chín mùi, A lại da thức có thể 

chuyển biến và hiện hành thành một loài trong Ngũ thú tạp cư địa. 

Nói là Ngũ thú tạp cư địa vì ở cõi Dục giới có năm loài sống lẫn lộn ở đó. 

Năm loài này gồm loài Trời, loài Người, loài Súc Sanh, loài Ngạ quỷ và 

loài ở Địa ngục.  

Riêng loài A tu la thì có thể hiện hành thành bất cứ loài nào trong 

năm loài kể trên.  

 

Hoặc A lại da thức có thể chuyển hiện thành một loài ở cõi Sắc giới, 

trong các địa như Ly sanh hỷ lạc địa, Định sanh hỷ lạc địa, Ly hỷ 

diệu lạc địa và Xả niệm thanh tịnh địa. A lại da thức cũng có thể 

chuyển hiện trong các loài ở cõi Vô sắc giới, trong các địa như Không 

vô biên xứ địa, Thức vô biên xứ địa, Vô sở hữu xứ địa và Phi 

tưởng phi phi tưởng xứ địa.   

 

Thế giới mà chúng ta đang hiện hữu là sự kết cấu lại của vô lượng 

những quang minh nơi tâm thức bị lưu ngại do những chuyển biến 

sanh diệt không ngưng nghỉ trong A lại da thức và Mạt na thức.  

 

Vì có những nghiệp nhân chung mà chúng ta chịu Quả Báo chung 

trong thế giới loài người. Trong thế giới này những quang minh vi tế bị 

lưu ngại, kết cấu thô kệch lại thành căn thân và thế giới. Căn thân là 

con người với các Phù Trần Căn, Tịnh Sắc Căn và những thức liên hệ. 

Thế giới là nhà cửa, sông núi, biển cả núi rừng, cây cối thú vật, tinh tú, 

hành tinh, là cảnh giới xung quanh nơi căn thân nương vào đó để sanh 

trưởng.  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 64 

 

Tất cả căn thân và thế giới đó hình như tách biệt khỏi A lại da thức 

và Mạt na thức. Nhưng thật ra A lại da thức luôn hiện hữu và bao trùm 

cả căn thân và thế giới đó. Ở đâu có A lại da thức là có Mạt na thức đi kề 

và ôm chặt lấy như là sở hữu của mình. Những sự chấp trước, suy nghĩ 

và so đo của Mạt na thức làm bao phủ thêm một lớp vọng lên các pháp. 

Do đó nhận thức nơi Mạt na thức thì không trung thực.  

 

Tánh chất của A lại da thức thì trung thực và không bị ngăn che, 

không có sự phân biệt tốt hay xấu. Cái tánh chất chính xác, không bị 

ngăn che và phân biệt nơi A lại da thức được gọi là hiện lượng và vô 

phú vô ký. Còn tánh chất của Mạt na thức bị ngăn che, không trung 

thực và được gọi là phi lượng và hữu phú vô ký.   

 

Pháp sư Huyền Trang viết trong Bát Thức Quy Củ Tụng như sau:  

 

Đới chất hữu phú thông Tình, Bổn  

Tùy Duyên chấp ngã, Lượng vi Phi  

Bát đại, Biến hành, Biệt cảnh Huệ  

Tham, Si, Ngã, Kiến, Mạn tương tùy.  

 

Căn thân và thế giới là cảnh giới được cấu kết và tích tụ lại do các 

quang minh đã bị lưu ngại bởi các vọng tưởng so đo chấp ngã nơi Mạt 

na thức. Căn thân và thế giới là cảnh giới thô kệch, bị ngăn che và có 

giới hạn nên được gọi là Đới Chất Cảnh, ngược lại là cảnh giới của 

Chân Tâm, thanh tịnh và vô ngằn mé.  

 

Đới chất có nghĩa là có giới hạn, hữu phú là ngăn che, ý nói Mạt na 

thức thì có giới hạn và bị ngăn che. Thông tình bổn, có nghĩa là Mạt na 

thức ở giữa làm giao liên cho tình thức tức là ý thức và bổn thức tức 

là căn bản thức tức là A lại da thức.  

 

Khi có căn thân và thế giới thì có thức thứ sáu nương nơi Mạt na 

thức mà phát sinh gọi là Ý thức. Ý thức nhận xét và phân biệt cảnh giới 

bên ngoài, Mạt na thức làm trung gian giữa Ý thức và A lại da thức, lấy 



65  Thầy TRÍ CHÂU 

 

dữ kiện nơi Ý thức đưa vào A lại da thức hoặc đưa dữ kiện ở A lại da 

thức ra để giúp Ý thức so sánh để biết được đối tượng sở duyên là gì. 

Cảnh giới mà Mạt na nhận thức là cảnh giới nơi A lại da bị biến đổi qua 

lăng kính chấp trước và so đo, không còn chân thực nữa. Nhận thức nơi 

Mạt na này vì thế có tánh chất là phi lượng chứ không phải là hiện 

lượng. Nó cũng không phải là tỷ lượng vì nó không có tánh chất so 

sánh như nơi Ý thức.  

 

Mạt na thức có công năng truyền các cảnh giới do Ý thức nhận biết 

vào Tàng thức và tống các dữ kiện trong Tàng thức ra nơi Ý thức nên 

còn có tên là Truyền Tống Thức.   

 

Mạt na thức có tính cách trung gian, ở giữa A lạ da thức và Ý thức. 

Khi nhận được dữ kiện của Ý thức đưa vào thì năm Tâm sở biến hành 

Xúc, Tác ý, Thọ, Tưởng, Tư tương ưng nơi Mạt na thức tác động. Mạt na 

thức lục loại tìm kiếm hình ảnh và cảm giác tương ưng trong A lại da 

thức để Ý thức so sánh và phân biệt đó là hình ảnh và cảm giác gì.  

 

Tùy duyên chấp ngã có nghĩa là sự Chấp Ngã của Mạt na thức cứ 

thay đổi tùy theo duyên nên nhận thức của nó không được chân thực, 

lúc thế này lúc thế khác, được đánh giá là phi lượng, lượng vi phi.  

 

Hai câu Bát đại, biến hành, biệt cảnh huệ và Tham, Si, Ngã kiến, 

Mạn tương tùy có nghĩa là Mạt na thức tương ưng với 18 món Tâm sở 

gồm 8 món Đại tùy là Trạo cử, Hôn trầm, Bất tín, Giải đãi, Phóng dật, 

Thất niệm, Tán loạn, Bất chánh tri; 5 món biến hành là Xúc, Tác ý, Thọ, 

Tưởng, Tư; 1 món biệt cảnh là Huệ; 4 món căn bản phiền não là Ngã 

tham, Ngã si, Ngã kiến và Ngã mạn. Chữ tương tùy là chỉ cho 4 món 

căn bản phiền não này luôn luôn có mặt.  

 

Trong 5 tâm sở biệt cảnh Dục, Thắng giải, Niệm, Định và Huệ thì 

Mạt na thức chỉ tương ưng với tâm sở Huệ. Huệ ở đây không phải là trí 

huệ bát nhã, cũng không phải là tri kiến do sự huân tập và học hỏi; huệ 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 66 

 

ở đây là ngã kiến là kiến giải chủ quan chấp ngã tức là cái thấy và biết 

chủ quan và chấp ngã.  

 

Mạt na thức là nhận thức có tính cách suy xét, so đo về các chủng tử 

đang hiện khởi trong A lại da thức chứ không phải sự mong muốn một 

hiện tượng gì xẩy ra nên không có Dục; không có quyết tâm làm một 

việc gì nên cũng không có Thắng giải; không ghi nhớ lại một điều gì 

nên cũng không có Niệm; không phải chăm chú vào một cảnh nào nên 

không có Định.  

 

Mạt na thức có tánh cách hữu phú do các phiền não chấp ngã và 

những suy nghĩ so đo tạo ra nên không tương ưng với 11 món tâm sở 

thiện là những pháp thanh tịnh. Trong 20 món tùy phiền não thì Mạt 

na thức chỉ tương ưng với 8 món đại tùy như đả nói ở trên. Còn 10 món 

Tiểu Tùy và 2 món Trung Tùy thì thô động trái khác với đặc tính tiềm 

ẩn vi tế của Mạt na thức.  

 

Ở đây cũng nhắc lại 10 món Tiểu Tùy gồm có: Phẫn, Hận, Phú, Não, 

Tật, Xan, Cuống, Siễm, Hại và Kiêu; 2 món Trung Tùy là Vô Tàm và Vô 

Quý.  

 

Mạt na thức thì lúc nào cũng mê mờ, không tỉnh táo, lúc thế này lúc 

thế khác nên tương ưng với trạo cử và hôn trầm; không tin tưởng vì 

lúc nào cũng suy xét và lo nghĩ, tương ưng với bất tín; không chăm chú 

nên giải đãi và phóng dật; không có ghi nhớ nên thất niệm, tán loạn, 

bất chánh tri.  

Mạt na thức tương ưng với tất cả 8 món Đại tùy của tâm sở Tùy 

Phiền Não là Trạo cử, Hôn trầm, Bất tín, Giải đãi, Phóng dật, Thất niệm, 

Tán loạn và Bất chánh tri.  

 

Mạt na thức trước sau chỉ duyên hiện cảnh nên không có Hối việc 

trước.  

Thức Mạt na không duyên bên ngoài mà chỉ chấp ngã bên trong nên 

cũng không có Thùy miên, tức không bị ngoại cảnh làm nặng nề mệt 



67  Thầy TRÍ CHÂU 

 

mỏi mà sinh buồn ngủ. Thức này cũng không tìm cầu và truy cứu việc 

bên ngoài nên cũng không có Tầm và Tứ. Tóm lại thức mạt na không 

có duyên với bốn món Bất Định Tâm Sở là Hối, Miên, Tầm và Tứ.  

 

Chữ A la hán dùng trong câu A la hán, diệt định, Xuất thế đạo vô 

hữu là chỉ các vị A la hán trong Tam thừa. Các vị này gồm có bậc La 

Hán của Thanh Văn, bậc Bích Chi Phật của Duyên Giác và bậc Bồ Tát Đệ 

Bát Địa của Đại Thừa. Các vị này khi tu thiền đã diệt được các thọ và 

tưởng, tức là nhập vào diệt tận định là cái định không còn thọ tưởng 

nữa, các nhiễm ô hiện hành hữu lậu không còn sanh khởi nên nói là vô 

hữu. Vô hữu là không còn, nghĩa là các pháp nhiễm ô hữu lậu, chấp ngã 

không còn sanh khởi trong mạt na thức nữa chứ không phải là thức 

Mạt na bị biến mất, không còn nữa.  

 

Các pháp nhiễm ô có hai loại. Thứ nhất là các pháp nhiễm ô duyên 

sanh là các pháp mới sanh khởi trong hiện kiếp. Thứ nhì là các pháp 

nhiễm ô câu sanh, sẵn có từ thuở vô thủy. Các vị A la hán thì đã sạch hết 

các nhiễm ô thứ nhất, còn các pháp nhiễm ô thứ hai thì chỉ tạm thời 

diệt khi nhập vào diệt tận định.  

 

Ở quả vị Tam thừa trên, các La Hán của Nhị Thừa đã hồi đầu theo 

Đại Thừa và những Bồ Tát Bất Động Địa (tức đệ bát địa) có liễu giải 

chân thật về Vô ngã tức là đã đắc được Trí Căn Bản Chân Vô Ngã, tiếp 

tục quán pháp hai không, không năng thủ và không sở thủ, đắc được 

vô lậu hậu đắc trí tức là trí của bậc đẳng giác. Tới bậc đẳng giác mà 

khởi được Kim Cang Dụ Định thì chứng được quả Diêu Giác, tức là 

quả vị Phật, là quả vị cứu cánh của xuất thế đạo. Lúc này các nhiễm ô ý 

và chấp trước về ngã và ngã sở cùng các phiền não chướng câu sanh vi 

tế mới được loại trừ vĩnh viễn.  

 

Khi ấy thức thứ bảy không còn gọi là Mạt na thức nữa mà là Bình 

Đẳng Tánh Trí. Ở giai đoạn này nó tương ưng với 21 món tâm sở 

giống như thức thứ tám khi ở quả vị chuyển y, gồm 5 món biến hành: 

Xúc, Tác Ý, Thọ, Tưởng, Tư; 5 món biệt cảnh: Dục, Thắng Giải, Niệm, 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 68 

 

Định, Huệ; và 11 món thiện: Tín, Tàm, Quý, Vô Tham, Vô Sân, Vô Si, 

Tinh Tấn, Khinh An, Bất Phóng Dật, Hành Xả, Bất Hại.  

 

Ở giai đoạn chuyển y Mạt na thức chuyển thành Bình Đẳng Tánh 

Trí.  

Khi này nó không những chỉ duyên thức thứ tám (khi này trở thành 

Đại Viên Cảnh Trí) mà còn duyên thêm Chân Như và tất cả các pháp. 

Vị Bồ tát lúc này có trí giải biết rõ căn cơ và sự sai biệt của mọi loài 

chúng sanh, tùy duyên hóa thân ứng hiện thuyết pháp độ sanh (ứng 

thân thọ dụng độ tha).  

  

–o0o–  

 

CHƯƠNG V: LIỄU BIỆT CẢNH THỨC  

BÀI TỤNG THỨ TÁM  

 

Thứ đệ tam năng biến  

Sai biệt hữu lục chủng  

Liễu cảnh vi tánh tướng  

Thiện, bất thiện, câu phi.  

 

Dịch là:  

 

Thức năng biến thứ ba  

Có sáu loại khác nhau  

Tánh tướng là biết cảnh  

Thiện, bất thiện và vô ký.  

 

Có nghĩa là thức năng biến thứ ba có sáu loại khác nhau. Tánh chất 

và đặc tính của sáu thức này là nhận biết các đối tượng trần cảnh. Sáu 

thức này gồm đủ ba tánh thiện, ác và vô ký (không thiện không ác).  

 



69  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Sáu thức này tùy theo sáu căn nhận ra các sắc trần sai khác mà đặt 

tên.  

Sáu căn gồm có mắt, tai, mũi, lưỡi, thân và ý mà Duy thức đặt tên 

theo thứ tự là Nhãn căn, Nhĩ căn, Tỷ căn, Thiệt căn và Ý căn. Sáu thức từ 

Nhãn thức cho đến Ý thức nương theo sáu căn mà phân biệt các pháp 

trần cảnh Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc và Pháp.  

 

Năm thức đầu gọi là Tiền Ngũ Thức gồm Nhãn thức, Nhĩ thức, Tỷ 

thức, Thiệt thức và Thân thức. Mỗi thức này chỉ nhận biết các đối 

tượng liên quan đến nó mà thôi. Nhãn thức chỉ nhận biết hình tướng 

tức Sắc trần, Nhĩ thức chỉ biết âm thanh tức Thanh trần, Tỷ thức chỉ 

biết mùi hương tức Hương trần, Thiệt thức chỉ biết mùi vị tức Vị trần, 

Thân thức thì phân biệt sự xúc chạm tức Xúc trần.  

 

Nhờ vào Ý thức mà các nhận biết nơi Tiền ngũ thức mới được ghi 

nhận đầy đủ và chính xác.  

 

Chẳng hạn khi đối tượng là một bông hoa, nếu chỉ có Tiền ngũ thức 

hoạt động mà không có sự tác động của Ý thức thì ta không biết đó là 

bông hoa gì, mầu sắc và hương vị ra sao.  

 

Bài tụng nói Liễu cảnh vi tánh tướng là muốn nói cái dụng của sáu 

căn và sáu thức đầu này là phân biệt được đối tượng trần cảnh, biết 

được đặc tính và hình tướng của đối tượng. Trần cảnh còn được gọi là 

pháp trần, hay đơn giản hơn thì gọi là pháp hay là cảnh. Cảnh hay là 

pháp ở đây là tất cả mọi thứ có cái tánh chất mà ta có thể có khái niệm 

và nhận biết được (nhậm trì tự tánh, quỹ sinh vật giải) chứ không 

phải là phương pháp hay là giáo pháp.  

 

Theo bài tụng thì sáu thức này gồm cả ba tánh thiện, bất thiện và vô 

ký.  

 

Tất cả các pháp đem lại lợi ích cho đời này hoặc đời vị lai đều gọi là 

thiện pháp. Tất cả các pháp không có lợi ích gì cho kiếp hiện tại hay vị 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 70 

 

lai đều gọi là bất thiện pháp. Còn tất cả những gì không xác định được 

có lợi hay không có lợi, là thiện hay là ác thì gọi là vô ký, nghĩa là không 

thiện lẫn không ác thí dụ hành động đi, đứng, nằm, ngồi, ăn, uống chỉ là 

đi đứng nằm ngồi và ăn uống thôi không có gì là tốt hay xấu trong đó. 

Tốt hay xấu là tùy theo chủ đích của hành động, như đi ăn cướp thì là 

xấu, đi làm việc từ thiện thì là tốt, ăn uống chừng mực thì là tốt còn 

tham ăn tham uống thì là không tốt rồi.  

 

Khi tương ưng với các tâm sở thiện thì sáu thức này được xếp loại 

là thiện, khi tương ưng với các tâm sở phiền não thì được xếp loại là 

bất thiện và khi chúng không tương ưng với cả hai loại tâm sở trên thì 

được xếp loại là vô ký nghĩa là không thiện cũng không ác.  

 

–o0o–  

 

BÀI TỤNG THỨ CHÍN  

 

Thử tâm sở biến hành  

Biệt cảnh, thiện, phiền não  

Tùy phiền não, bất định  

Giai tam thọ tương ưng.  

 

Dịch là:  

 

Các tâm sở biến hành,  

Biệt cảnh, Thiện, Phiền não,  

Tùy phiền não, Bất định,  

Đều tương ưng ba thọ.  

 

Có tất cả 51 tâm sở, được phân ra làm 6 loại: 5 biệt cảnh, 11 Thiện, 

6 Căn bản phiền não, 20 Tùy phiền não và 4 Bất định.  

 



71  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Năm món Tâm sở biến hành Xúc, Tác ý, Thọ, Tưởng, Tư luôn luôn 

có mặt trong tất cả các loại Tâm vương, chu biến trong tất cả các giới và 

địa của cả ba thời nên gọi là tâm sở biến hành.  

 

Năm món biệt cảnh Dục, Thắng giải, Niệm, Định, Huệ chỉ có mặt 

với các nhận thức riêng biệt liên quan đến đối tượng nhận thức nên gọi 

là Biệt cảnh. Dục có khả năng nhận biết tướng yêu thích và mong cầu, 

Thắng giải biết được tướng quyết định, Niệm biết được tướng đã thuần 

thục và ghi nhớ, Định và Huệ có khả năng biết được những chú tâm và 

các việc làm của Tâm vương.  

 

Mười một món tâm sở thiện chỉ sanh khởi ở trong thiện tâm 

vương. Sẽ nói chi tiết khi giải bài tụng thứ mười một.  

 

Các tâm sở căn bản phiền não và tùy phiền não chỉ sanh khởi 

trong các Tâm vương bị phiền não. Sẽ nói chi tiết về các tâm sở này sau.  

 

Tâm sở bất định gồm có Hối, Miên, Tầm và Tứ thì có thể sanh khởi 

trong tâm thiện hay tâm phiền não nên gọi là bất định, sẽ từ từ bàn đến 

sau.  

 

Tánh chất cảm thọ của sáu loại tâm sở này có thể là khổ thọ, lạc thọ 

hay là xả thọ tức là không khổ cũng không lạc nên nói chúng tương ưng 

với cả ba thọ.  

 

–o0o–  

 

BÀI TỤNG THỨ MƯỜI  

 

Sơ Biến hành: Xúc đẳng  

Thứ Biệt cảnh vị: Dục  

Thắng giải, Niệm, Định, Huệ  

Sở duyên sự bất đồng.  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 72 

 

 Dịch là:  

 

Các biến hành: Xúc thảy  

Các biệt cảnh gồm: Dục,  

Thắng giải, Niệm, Định, Huệ.  

Cảnh sở duyên không đồng.  

 

Năm món Tâm sở biến hành là các loại tâm sở luôn có mặt cùng mỗi 

tâm vương trong tất cả mọi hoàn cảnh, mọi không gian và mọi thời 

gian.  

Tâm sở biến hành có năm thứ gồm Xúc, Tác ý, Thọ, Tưởng và Tư. 

Tất cả tâm sở này được gọi tắt là xúc đẳng tức là xúc cùng bốn biến 

hành còn lại gồm Tác ý, Thọ, Tưởng và Tư. Xúc đẳng này đã được bàn 

đến ở phần nói về A lại da thức nhưng để làm sáng tỏ thêm cũng xin 

nêu ra thí dụ sau: Thí dụ một người đang lang thang trên những bờ 

ruộng nơi thôn dã.  

Bỗng ngửi thấy một mùi hương thơm man mát, dìu dịu. Người ấy 

chợt nhìn lên và thấy cảnh một hồ sen lớn với những đóa hoa sen đủ 

mầu sắc đẹp đẽ.  

Các hoa sen với những cánh vàng, trắng, hồng đang lay động trước 

gió phơi bầy những nhụy vàng lung linh múa nhảy bên trong. Ngước 

nhìn lên người ấy thấy tượng Bồ tát Quán âm to lớn trắng tinh đứng 

trên một tòa sen lớn, gương mặt thật khả ái và từ bi, tay cầm bình nước 

như đang tưới những giọt cam lồ làm xoa dịu mọi khổ đau của chúng 

sinh. Người ấy cảm thấy lòng thật khoan khoái, nhẹ nhàng và mơ tưởng 

đến những cảnh giới trang nghiêm nơi cõi Tịnh độ.  

 

Trong thí dụ trên mùi hương phảng phất đó dụ như tác dụng của 

tâm sở Xúc khiến cho chú tâm mà tập trung đến cảnh hồ sen đẹp đẽ, 

tươi mát với hình ảnh từ bi nhân ái của đức Bồ Tát Quán Thế Âm. Sự 

chú tâm và tập trung đó là Tác ý. Cảm giác nhẹ nhàng và khoan khoái 

cùng với sự tưởng tượng đến cảnh giới hoa sen nơi cõi tịnh độ đó là tác 

dụng của Thọ và Tưởng. Những thọ tưởng đó khiến người ấy suy nghĩ 

và tư duy rồi quyết định tìm hiểu thêm về Phật Pháp.  



73  Thầy TRÍ CHÂU 

 

 

Do sự tìm hiểu đó mà người đó trở nên thích thú trong việc nghiên 

cứu kinh điển, hiểu rõ và ghi nhớ được những lời Phật dậy. Nhờ đó mà 

tin tưởng vào sự thực hành thiền định và lý giải được chân lý của đạo 

Phật. Đó là tiến trình của các tâm sở biệt cảnh Dục, Thắng giải, Niệm, 

Định và Huệ. Vì các tâm sở này chỉ xẩy ra một lúc nào đó và trong hoàn 

cảnh nào đó chứ không phải luôn luôn tác động nên gọi là tâm sở biệt 

cảnh.  

  

Năm món Tâm sở biệt cảnh gồm có: Dục, Thắng giải, Niệm, Định, 

Huệ.  

 

Dục là một sự mong ước sở hữu cảnh giới mà mình yêu thích. Dục 

là chỗ nương cho những nỗ lực kiên trì để đạt được điều mong ước, là 

căn bản đưa đến sự siêng năng và chuyên cần. Nói Dục là cội gốc của 

các pháp vì dục khởi ra mọi sự tạo tác, mọi hành động, mọi nghiệp lực 

để đạt được lòng mong cầu. Có yêu thích, có mong cầu mới có Dục, nên 

Dục là tâm sở biệt cảnh chứ không phải biến hành.  

 

Thắng giải là do sự hiểu rõ về một việc gì dù là ác hoặc thiện khiến 

cho có quyết định làm một việc gì mà không bị lay chuyển và thay đổi 

bởi các ý kiến khác. Không thể có Thắng giải đối với những sự việc 

chưa được hiểu rõ hoặc còn có lòng nghi ngờ. Không có thắng giải khi 

trong lòng chưa quyết tâm làm một việc gì. Do đó Thắng giải là tâm sở 

biệt cảnh chứ không phải biến hành.  

 

Niệm là một sự lập lại, tập quen làm cho nhớ rõ không quên những 

gì ta đã kinh nghiệm trải qua. Niệm luôn giữ cho những hiểu biết và 

kinh nghiệm được hồi tưởng lại một cách dễ dàng, không thể khởi ra 

Niệm đối với những gì chưa kinh nghiệm vì những gì chưa biết, chưa 

thấy thì dựa vào đâu mà nhớ. Do đó mà Niệm là tâm sở biệt cảnh chứ 

không phải biến hành.  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 74 

 

Định làm cho tâm chú tâm vào một việc gì mà không bị tán loạn. 

Định là căn bản, là nơi nương tựa của Huệ. Vì các pháp luôn thay đổi 

nên muốn đạt được sự hiểu biết các pháp đó thì phải chuyên tâm vào 

từng pháp một.  

Nếu không chú tâm vào một đối tượng thì không có định nên Định 

tâm sở là biệt cảnh chứ không là biến hành được.  

 

Huệ là sự hiểu biết một đối tượng được quán sát. Huệ làm tiêu trừ 

sự nghi ngờ, bất chánh tri. Với Huệ thì mọi sự được giản trạch nghĩa là 

được giải nghĩa rõ ràng khiến không còn lòng ngờ vực nữa. Như khi đã 

hiểu rõ Phật pháp, ta sẽ dốc lòng, quyết tâm tu trì mà không còn nghi 

ngờ gì về những lời dậy của đức Phật nữa. Huệ không thể là biến hành 

vì ta không thể có sự hiểu biết về một sự việc nếu sự việc đó chưa được 

quán sát và tư duy kỹ càng. Do đó Huệ là tâm sở biệt cảnh.  

 

Mỗi món tâm sở biệt cảnh này duyên mỗi cảnh khác nhau và hành 

tướng không đồng nên năm món này có khi duyên cảnh chỉ khởi lên 

riêng rẽ một mình, có khi khởi lên hai thứ một lúc, có khi khởi lên ba 

thứ một lúc, có khi  

khởi lên bốn thứ một lúc, có khi khởi lên năm thứ một lúc nên bài 

tụng nói Sở duyên sự bất đồng.  

 

Duyên cảnh chỉ khởi lên một tâm sở như với cảnh thuận chỉ khởi 

lên tâm sở dục tức mong cầu. Với việc đã quyết định chỉ khởi tâm sở 

thắng giải. Đối với cảnh đã quen thuộc chỉ khởi tâm ghi nhớ tức tâm sở 

niệm. Đối với cảnh đang chăm chú chỉ khởi tâm sở định. Với cảnh sở 

quán chỉ rong ruổi tìm cầu nên chỉ khởi tâm sở huệ chứ không có định. 

Tất cả gồm 5 thứ.   

 

Duyên cảnh mà khởi lên hai loại tâm sở khác nhau như: tâm sở dục 

và thắng giải, dục và niệm, dục và định, dục và huệ, thắng giải và niệm, 

thắng giải và định, thắng giải và huệ, niệm và định, niệm và huệ, định 

và huệ. Tất cả gồm 10 thứ.   

 



75  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Duyên cảnh mà khởi lên ba loại tâm sở khác nhau như: dục, thắng 

giải và niệm; dục, thắng giải và định; dục, thắng giải và huệ; dục, niệm 

và định; dục, niệm và huệ; dục, định và huệ; thắng giải, niệm và định; 

thắng giải, niệm và huệ; thắng giải, định và huệ; niệm, định và huệ. Tất 

cả có 10 thứ.   

 

Duyên cảnh mà khởi lên bốn loại tâm sở khác nhau như: dục, thắng 

giải, niệm và định; dục, niệm, định và huệ; dục, định, huệ và thắng giải; 

dục, huệ, thắng giải và niệm; thắng giải, niệm, định và huệ. Tất cả có 5 

thứ.   

 

Duyên cảnh mà khởi đủ năm tâm sở biệt cảnh dục, thắng giải, niệm, 

định và huệ thì chỉ có 1 thứ.  

 

Tất cả gồm 5 trường hợp và có 31 loại kết hợp.   

 

–o0o–  

 

CHƯƠNG VI: CÁC TÂM SỞ THIỆN, PHIỀN NÃO VÀ BẤT ĐỊNH  

 

BÀI TỤNG THỨ MƯỜI MỘT  

 

Thiện vị: Tín, Tàm, Quý  

Vô tham đẳng tam căn  

Cần, An, Bất phóng dật  

Hành xả cập Bất hại.  

 

Dịch là:  

 

Thiện gồm: Tín, Tàm, Quý,  

Vô tham thảy ba căn  

Cần, An, Bất phóng dật,  

Hành xả và Bất hại.  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 76 

 

 

Mười một món Tâm sở Thiện chỉ tương ưng với các tâm thiện. Tất 

cả có 11 thứ: Tín, Tàm, Quý, Vô tham, Vô sân, Vô si, Tinh tấn, Khinh an, 

Bất phóng dật, Hành xả và Bất hại.  

 

Tín là tánh của sự hiểu biết và lòng tin sâu sắc vào phẩm chất và 

nghiệp dụng của các pháp mà vui lòng nhẫn chịu theo. Lòng tin vào các 

thật tế về lý và sự của các pháp hiện hữu, vào đặc tính và phẩm chất 

thanh tịnh của Tam bảo, vào các năng lực của thiện pháp mà khởi tâm 

ham muốn, dũng mãnh tu trì để vào được Thánh đạo. Do đó đối trị 

được tâm bất tín và giữ được tâm thanh tịnh.  

 

Tàm là biết xấu hổ với chính mình. Do sự hiểu biết của chính mình 

hoặc do giáo pháp đã học được mà đem lòng tôn kính các bậc hiền 

thiện và ưa thích việc lành. Xấu hổ với việc làm ác, đối trị tâm không 

biết xấu hổ.  

 

Quý là biết thẹn với người. Tánh của tâm sở này là khi làm việc ác 

hay việc gì sai quấy thì hay hổ thẹn với người, do đó mà không gần 

ngươi dữ và không làm việc ác, đối trị với tâm không biết thẹn và ngăn 

việc làm ác.  

 

Vô tham, vô sân, vô si được gọi chung Vô tham đẳng tam căn, là 

ba thiện căn, là yếu tố cần thiết để phát sinh điều thiện và đối trị được 

ba độc tham, sân và si, là những nguồn gốc của các phiền não.  

 

Cần là tinh tấn, chuyên cần, siêng năng đoạn các việc dữ và làm các 

việc lành. Nghiệp dụng của nó là đối trị sự giải đãi.  

 

An là khinh an, là trạng thái trầm tĩnh, luôn giữ cho thân tâm được 

an nhàn, cởi mở, xa lìa những gì rắc rối, thô trược, bực bôi, khó chịu. 

Nghiệp dụng của nó là đối trị hôn trầm, giữ thân tâm được an vui, xa lìa 

các chướng ngại cho sự thiền định.  



77  Thầy TRÍ CHÂU 

 

 

Bất phóng dật là sự phối hợp của tinh tấn với ba thiện căn vô tham, 

vô sân, vô si, xa rời các pháp ô nhiễm, vun trồng, bồi dưỡng và tu trì các 

pháp thiện trong thế gian và xuất thế gian. Nghiệp dụng của nó là đối 

trị sự giải đãi, buông lung và phóng túng, luôn nghiêm mật tu trì hầu 

đạt đạo quả.  

 

Hành xả là không chấp trước, giữ cho tâm luôn được yên tịnh 

khiến được an trú nơi vô công dụng hạnh, làm mà như không làm, làm 

điều thiện mà không chấp trước. Nghiệp dụng của nó là đối trị sự lăng 

xăng trạo cử, xa lìa mọi tạp nhiễm khiến tâm được bình lặng trong 

trạng thái thiền định.  

 

Bất hại là không làm tổn hại đến các chúng sanh khác. Bản chất của 

nó là vô sân. Không sân hận nên không làm cho các chúng sanh khác 

đau khổ hay bị tổn hại. Vô sân và bất hại là hiển thị của Từ và Bi, sự cứu 

khổ và ban vui đến mọi người, lòng vị tha và thương xót khiến đem lại 

an vui và không làm tổn hại đến các loài chúng sanh khác.  

 

–o0o–  

 

BÀI TỤNG THỨ MƯỜI HAI  

 

Phiền não vị: Tham, Sân  

Si, Mạn, Nghi, Ác kiến  

Tùy phiền não vị: Phẫn  

Hận, Phú, Não, Tật, Xan  

 

Dịch là:  

 

Phiền não gồm: Tham, Sân,  

Si, Mạn, Nghi, Ác kiến.  

Tùy phiền não gồm: Phẫn,  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 78 

 

Hận, Phú, Não, Tật, Xan.  

 

Các phiền não thuộc về Ác nghiệp được chia làm 2 loại là Căn bản 

phiền não và Tùy phiền não.   

 

Căn bản phiền não gồm 6 món là Tham, Sân, Si, Mạn, Nghi và Ác 

kiến. Tùy phiền não gồm 20 món được chia làm 3 thứ là 10 thứ Tiểu 

tùy, 2 thứ Trung tùy và 8 thứ Đại tùy.  

 

Tham là tham lam, đắm nhiễm, muốn thủ đắc những gì ưa thích 

như tiền bạc, sắc đẹp, danh tiếng, ăn uống và ngủ nghỉ (tài, sắc, danh, 

thực, thùy thuộc ngũ dục). Nghiệp dụng của nó là chướng ngại tánh Vô 

tham, là nguyên nhân của khổ đau, khiến bị lôi cuốn trong sanh tử luân 

hồi.  

 

Sân là tánh khó chịu, bực mình, ghét giận những gì không vừa ý, 

khởi sinh nóng giận và khổ đau khi gặp những chướng ngại. Nghiệp 

dụng của nó là làm chướng ngại tánh Vô sân và khởi lên các ác nghiệp 

gây khổ não cho chúng sanh khác khiến chìm đắm trong tam giới.  

 

Si là tánh vô minh mê muội đối với mọi sự lý, không phân biệt được 

đúng sai, phải quấy. Nghiệp dụng của nó là làm chướng ngại tánh Vô si, 

là nguyên nhân khởi sinh tánh nghi ngờ, tà kiến cùng các căn bản phiền 

não khác, khiến cho mê mờ ngụp lặn trong tam giới lục đạo.  

 

Mạn là tánh cao ngạo, luôn thấy mình hơn người khác. Nghiệp dụng 

của nó là làm chướng ngại tánh không ngã mạn, khiến không được 

khiêm tốn với người khác, là nguyên nhân của khổ đau, sanh tử luân 

hồi. Tánh này sẽ đoạn được khi tu tập đến địa vị Kiến Đạo.  

 

Nghi là tánh do dự không quyết định và không phân biệt rõ ràng 

các nguyên tắc và đạo lý. Nghiệp dụng của nó là nghi ngờ các thiện 

pháp khiến các pháp này không thể sanh khởi được.  



79  Thầy TRÍ CHÂU 

 

 

Ác kiến là những nhận định và xét đoán nhiễm ô và sai lầm đối với 

các đạo lý và nguyên tắc, là những sự hiểu biết không chơn chánh. 

Nghiệp dụng của nó là làm chướng ngại các thiện pháp và chân đế, 

chiêu cảm sự khổ đau trong sanh tử luân hồi. Ác kiến này lại được chia 

làm 5 loại:  

- Thân kiến là chấp các uẩn cho là ngã và ngã sở.  

- Biên kiến là chấp đoạn, chấp thường gây chướng ngại cho con 

đường trung đạo.  

- Tà kiến là kiến chấp sai lầm, không nhận ra được luật nhân quả và 

sự thật của mọi sự việc. Thí dụ như mê tín dị đoan.  

- Kiến thủ là chấp các tà kiến, biên kiến và thân kiến là đúng. Không 

chịu sửa đổi và không chấp nhận sự thật.  

- Giới cấm thủ là chấp vào các giới cấm sai lầm do tà kiến khiến chịu 

đựng khổ đau vô ích. Như mù quáng thực hành những giới cấm của tà 

đạo.  

 

Do các Căn bản phiền não trên mà phát sanh 20 thứ Tùy phiền não 

được nói đến ở hai câu cuối của bài tụng thứ 12, ở bài tụng thứ 13 và ở 

hai câu đầu của bài tụng thứ 14, sẽ được bàn đến ở đoạn sau.  

 

–o0o–  

 

BÀI TỤNG THỨ MƯỜI BA VÀ MƯỜI BỐN  

 

Cuống, Siễm dữ Hại, Kiêu  

Vô tàm cập Vô quý  

Trạo cử dữ Hôn trầm  

Bất tín tinh Giải đãi  

Phóng dật cập Thất niệm  

Tán loạn, Bất chánh tri  

Bất định vị: Hối, Miên  

Tầm, Tứ nhị các nhị.  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 80 

 

 

Dịch là:  

 

Dối, Nịnh và Hại, Kiêu  

Vô tàm và Vô quý  

Trạo cử với Hôn trầm  

Không tin cùng Giải đãi  

Phóng dật và Không nhớ  

Tán loạn, Không chánh tri  

Bất định gồm: Hối, Miên  

Tầm, Tứ hai đều hai.  

 

Hai câu kệ sau của bài tụng thứ mười hai  

 

Tùy phiền não vị: Phẫn Hận, Phú, Não, Tật, Xan đi chung với bài 

tụng thứ mười ba và mười bốn ở trên liệt kê 20 món Tùy phiền não.  

 

Tùy phiền não gồm có 20 món, chia ra làm 10 món tiểu tùy: Phẫn, 

Hận, Phú, Não, Tật, Xan, Cuống, Siễm, Hại, Kiêu; 2 món trung tùy: Vô 

Tàm, Vô Quý; 8 món đại tùy: Trạo Cử, Hôn Trầm, Bất Tín, Giải Đãi, 

Phóng Dật, Thất Niệm, Tán Loạn và Bất Chánh Tri.  

 

10 món tiểu tùy:  

 

Phẫn là tánh hay tức giận khi gặp điều không vừa ý hoặc khi có ai 

làm trái ý mình. Tất cả những lời nói, ý kiến hay hành động của người 

khác không hạp với ý mình đều có thể làm mình phiền lòng và giận 

ghét. Tánh chất của nó là làm chướng ngại tánh Vô sân. Tánh chất của 

Phẫn là do Sân mà ra.  

Hận là sự tiếp nối của Phẫn, là sự kéo dài của sự giận dữ khiến 

không quên được những việc không làm vừa ý mình. Nó làm chướng 

ngại sự buông xả. Vì không buông xả được nên luôn cảm thấy khổ đau 

và phiền não. Tánh chất của Hận cũng do Sân mà ra.  



81  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Phú là tánh hay che dấu những điều xấu hay ác đã làm của mình vì 

sợ mất quyền lợi hay danh dự và thể diện. Nó làm chướng ngại tâm 

ngay thẳng, không che dấu và khiến cho luôn luôn bị bức rức, không an 

tâm. Tánh này do Tham mà ra.  

Não nghĩa là não loạn do Phẫn, Hận sanh ra, dễ nổi cơn nóng giận, 

thịnh nộ khiến có những lời nói thô bạo và hành động tàn ác. Nó làm 

chướng ngại tánh không não loạn. Tánh này cũng do Sân mà ra.  

Tật nghĩa là tật đố, đố kỵ, không muốn thấy ai hơn mình. Luôn chạy 

theo danh lợi, ghen ghét khi thấy người khác thành công hay làm gì hay 

hơn mình. Nó chướng ngại tâm không tật đố và khiến luôn ưu phiền vì 

lúc nào cũng muốn hơn người khác. Tánh tật đố là do Tham và Sân 

sanh ra.  

Xan là tánh bỏn xẻn, xan tham, không san xẻ và giúp đỡ ai. Tham 

lam, luôn giấu giếm, bòn góp tài vật. Nó chướng ngại tánh không xan và 

lòng từ thiện. Tánh này do Tham mà sanh ra.  

Cuống nghĩa là dối trá, là tánh hay dối gạt, lừa dối để được lợi 

dưỡng cả về danh lẫn tài. nó làm trở ngại tánh ngay thẳng. Tánh này do 

Tham và Si sanh ra làm cho cuộc sống bị suy đồi, không còn lương 

thiện. Người luôn dối trá thì luôn tìm kế để nói dối nên tâm không 

được an nhiên.  

Siễm là tánh a dua, nịnh hót, nói quanh co để làm vừa lòng hoặc để 

tán dương người khác hầu đem lợi dưỡng cho mình. Tánh này chướng 

ngại tánh thành thật, không nịnh hót và làm cho không thể học hỏi và 

nghe lời chỉ dậy của người khác. Tánh này do Tham và Si gây ra.  

Hại là tánh hay hại người khác. Không có lòng từ bi và bác ái, luôn 

có lòng ác độc, đố kỵ và có ý muốn hãm hại người khác. Tánh này làm 

chướng ngại tánh Vô hại. Tánh này do Sân mà ra.  

Kiêu là coi mình hơn người khác. Tánh này làm trở ngại tánh khiêm 

nhường, nhường nhịn. Tánh này do Tham ái mà ra.  

 

2 món trung tùy:  

Vô tàm là tánh không biết hổ thẹn với chính mình về những việc 

xấu, ác, bất thiện đã làm. Nghiệp dụng của Vô tàm là làm chướng ngại 

tánh biết hổ thẹn với chính mình, làm tăng trưởng các điều ác.  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 82 

 

Vô quý là tánh không đếm xỉa đến người khác, không biết hổ thẹn 

với mọi người xung quanh về những việc ác và bất thiện đã làm. Nghiệp 

dụng của tánh này là chướng ngại tánh biết hổ thẹn đối với tha nhân về 

những việc làm bất thiện của mình khiến coi thường những người tốt 

và tăng trưởng các bất thiện pháp.  

 

8 món đại tùy:  

 

Trạo cử là tánh chao đảo, không trầm tĩnh và không giữ tâm được 

tĩnh lặng. Chướng ngại cho việc hành xả, khinh an và tu chỉ tức là không 

thể định tâm được.  

Hôn trầm là tánh hay mệt mỏi, không chú tâm được vào một vấn 

đề gì.  

Không hòa hợp được thân tâm để quán sát và suy tư về một vấn đề 

gì. Thân tâm luôn trọng trược, nặng nề, chướng ngại cho sự khinh an, 

việc tu quán và sự phát triển trí huệ. Tánh này do Si sanh ra.  

Bất tín là tánh không tin vào các pháp lành, tâm bị ô nhiễm không 

tin ở khả năng của mình và phẩm chất của các pháp chân thật. Vì không 

tin vào các pháp chân thật nên thường hay lười biếng, giải đãi, không tu 

trì và không mong cầu giải thoát. Nghiệp dụng của nó là chướng ngại 

tâm thanh tịnh và sự tinh tấn.  

Giải đãi là tánh lười biếng, không chịu tu trì các pháp thiện để xa 

rời nhiễm ô. Nghiệp lực của nó là chướng ngại tánh tinh tấn, không lo 

đoạn ác tu thiện khiến tăng trưởng tánh nhiễm ô.  

Phóng dật là tánh phóng túng và buông lung. Không làm việc gì 

được cẩn thận và không để ý đến công việc đang làm khiến không thể 

đoạn được việc ác và trở ngại cho những việc lành. Nghiệp dụng là làm 

chướng ngại tánh Bất phóng dật, làm tăng trưởng việc ác và tiêu trừ 

việc thiện. Tánh này do giải đãi và tham, sân, si sanh ra vì khiến không 

ngăn ngừa được việc ô nhiễm và không tu tập được pháp thanh tịnh.  

Thất niệm là tánh hay quên, không nhớ các việc đã trải qua tức các 

cảnh đã duyên. Nghiệp lực của nó là chướng ngại Chánh niệm và đưa 

đến Tán loạn.  



83  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Tán loạn làm cho tâm bị rối loạn, không nhất tâm được vào một 

việc gì, cứ hết duyên cảnh này rồi duyên cảnh khác. Nghiệp dụng của 

nó là làm chướng ngại chánh định và khởi sanh các ác huệ nghĩa là 

không có trí huệ chân chính.  

Bất chánh tri là không hiểu rõ cảnh sở quán, nhiều khi hiểu sai đi 

khiến trở ngại cho việc hiểu biết đúng. Nghiệp dụng của nó là chướng 

ngại chánh tri và là nguyên do cho sự phạm các việc ác, các giới cấm.  

 

Bây giờ hãy bàn đến Bốn món Bất Định Tâm Sở là Hối, Miên, Tầm 

và Tứ ở hai câu cuối của bài tụng thứ 14:  

 

Bất định vị: Hối, Miên Tầm, Tứ nhị các nhị.  

 

Dịch là:  

 

Bất định gồm: Hối, Miên Tầm, Tứ hai đều hai  

 

4 món bất định tâm sở gồm có Hối, Miên, Tầm và Tứ. Cả hai loại Hối 

Miên và Tầm Tứ đều không nhất thiết là thiện hay là ác, có khi là thiện, 

có khi là ác nên luận chủ nhấn mạnh là nhị các nhị. Chúng cũng không 

nhất thiết phải tương ưng với tất cả các thức tâm vương như năm tâm 

sở biến hành Xúc, Tác ý, Thọ, Tưởng và Tư. Chúng cũng không nhất 

định ở một cảnh nào mà duyên như năm tâm sở biệt cảnh Dục, Thắng 

giải, Niệm, Định và Huệ. Vì vậy chúng được gọi là Bất Định Tâm Sở.  

 

Hối là hối tiếc những việc ác hay việc thiện đã làm, là cảm giác sanh 

ra do tánh không thích những việc làm ác hay là do tánh không thích 

việc làm thiện. Nếu hối tiếc những việc ác đã làm thì hối này thuộc về 

thiện pháp, nếu ngược lại chỉ hối những việc thiện đã làm thì hối này 

thuộc về bất thiện pháp. Nghiệp dụng của nó là làm chướng ngại việc 

giữ tâm được an nhiên tức là chướng ngại việc tu chỉ.  

Miên là tánh làm cho thân bị mệt mỏi, tâm bị chướng ngại, không 

chú tâm được. Khi đang làm việc gì, hoặc là khi làm xong việc gì rồi dù 

là thiện hay ác mà cứ suy nghĩ, tính toán liên miên, không biết phải làm 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 84 

 

gì, không nên làm gì, hoặc là hối tiếc những việc đã làm, cứ ấm ức suy 

nghĩ tới lui mãi, tinh thần dễ bị mệt mỏi. Nghiệp dụng của nó là làm 

chướng ngại việc tu quán khiến không làm chủ được thân tâm.  

Tầm là luôn luôn chạy theo cảnh, hết theo đuổi tìm hiểu việc này 

đến tìm kiếm việc khác.  

Tứ là suy nghĩ sâu, theo dõi, truy cập chi tiết vào việc đã theo đuổi 

và tìm kiếm lúc đầu. Tứ là sự theo đuổi, dò xét và tìm hiểu các cảnh một 

cách sâu xa và tế nhị còn Tầm thì theo đuổi và tìm kiếm có tánh chất 

hời hợt và thô thiển hơn.  

 

Thí dụ, nếu thấy một cô gái đẹp thì khởi niệm muốn biết tên tuổi 

của cô ta. Đó là bắt đầu của sự truy tầm. Sau đó bỏ công theo dõi để biết 

thêm về gia thế của cô đó, cô ấy ở đâu, bao nhiêu tuổi, con cái của ai, 

học trường nào, sở thích của cô ta, v.v.. thì đó là tiến trình của Tứ.  

 

Nếu theo đuổi, tìm kiếm và suy nghĩ tính toán về các việc thiện thì 

hai Tầm và Tứ này thuộc về thiện pháp, nếu ngược lại chỉ thích tính 

toán và theo đuổi những việc có hại cho người khác thì hai pháp này 

thuộc về bất thiện pháp. Thí dụ, được người thân dắt đi chùa, từ đó 

khởi tâm tìm hiểu về sinh hoạt của chùa, tìm hiểu giáo lý Phật đà, khởi 

tín tâm, tìm cách thân cận và học hỏi nơi các vị tu sĩ và thiện tri thức 

trong Phật giáo thì đó là sự Tầm Tứ hướng về Thiện pháp. Còn như 

theo dõi tìm hiểu rõ về sinh hoạt của một người giàu có nào đó với mục 

đích làm một kế hoạch để tống tiền thì sự Tầm và Tứ này thuộc về Bất 

Thiện pháp.  

 

Tóm lại hai cặp Hối Miên và Tầm Tứ này tùy theo cái dụng của 

chúng mà có thiện và có ác chứ không nhất định phải là ác hay là thiện 

nên bài tụng nói nhị các nhị nghĩa là hai đều hai, hai đều hai cả hai pháp 

này đều có cả hai tánh thiện và ác, không nhất thiết là thiện cũng không 

nhất thiết là ác, cặp tâm sở này khi thì là thiện khi thì là ác tùy theo 

mục đích, nghiệp dụng của chúng. Do đó chúng được xếp loại là Bất 

Định Tâm Sở.   

 



85  Thầy TRÍ CHÂU 

 

 

–o0o–  

 

CHƯƠNG VII: SẮC PHÁP VÀ TIỀN LỤC THỨC  

BÀI TỤNG THỨ MƯỜI LĂM  

 

Y chỉ căn bản thức  

Ngũ thức tùy duyên hiện  

Hoặc câu hoặc bất câu  

Như đào ba y thủy.  

 

Dịch là:  

 

Nương nơi thức căn bản  

Năm thức hiện theo duyên  

Hoặc cùng hoặc chẳng cùng  

Như sóng nương nơi nước.  

 

Căn bản thức tức là thức A lại da được ví như mảnh đất chứa đựng 

tất cả mọi loại hạt giống, trong đó gồm có cả hạt giống của các thức 

khác. Không có pháp nào hiện khởi được nếu không có hạt giống chủng 

tử gieo trồng nơi mảnh đất A lại da thức. Sở dĩ có ngũ thức là vì trong A 

lại da thức có các hạt giống thấy, nghe, ngửi, nếm và xúc giác. Các hạt 

giống này khi đủ duyên thì chín mùi chuyển hiện ra ngũ căn và ngũ 

thức.  

 

Thân người là chánh báo, cảnh giới bên ngoài là y báo. Y báo và 

chánh báo là những pháp có thể hình dung ra và cảm thấy được nên 

được xếp vào các loại pháp có sắc tướng gọi là Sắc Pháp. Sắc pháp bao 

gồm cả hình tướng, mầu sắc, âm thanh, hương, vị và cảm giác. Sắc pháp 

có 11 món gồm 5 căn và 6 trần.  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 86 

 

Năm căn là: Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt và Thân căn. Sáu trần là: Sắc, 

Thanh, Hương, Vị, Xúc và Pháp.  

 

Nhãn căn sanh ra là do hai thứ sáng tối đối đãi với nhau mà phát 

sinh ra cái thấy. Cái thấy muốn thấy được là phải nương vào bộ phận 

hay cơ quan nào đó có khả năng tiếp nhận cảnh giới bên ngoài. Do đó 

mà chủng tử con mắt được cấu kết lại trong A lại da thức mà chuyển 

hiện ra con mắt. Con mắt này do tứ đại thanh tịnh gồm đất, nước, gió và 

lửa làm thành. Tứ đại thanh tịnh được cái thấy huân tập, kết cấu lại làm 

thành con mắt này có hình như trái bồ đào.  

 

Sở dĩ nói tứ đại thanh tịnh vì tứ đại này không thô thiển như đất, 

nước, gió và lửa mà ta thường nhận biết. Tứ đại này là tứ đại nhu 

nhuyễn, đã cấu tạo nên căn thân chánh báo này.  

 

Tương tự như vậy, nhĩ căn được kết cấu lại do sự động và tĩnh đối 

đãi với nhau mà phát sinh cái nghe. Cái nghe này chuyển hiện thành sắc 

tướng.  

Sắc tướng này do tứ đại thanh tịnh được huân tập, cuộn lại thành 

cái tai có hình như lá sen non.  

 

Tương tự như vậy, cái ngửi phát sinh do sự thông bít đối đãi nhau 

mà chuyển hiện thành cái mũi tức tỷ căn, có hình như hai ngón tay rũ 

xuống.  

 

Cũng vậy, hai thứ nhạt và có vị đối đãi nhau mà phát sinh cái nếm, 

rồi chuyển hiện thành cái lưỡi tức thiệt căn, hình thể như mặt trăng 

mới khuyết.  

 

Hai thứ ly và hợp đối đãi nhau mà phát sinh cái xúc chạm rồi 

chuyển hiện thành sắc tướng của thân căn, có hình như trống cơm.  

 



87  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Tất cả ngũ căn đó nguồn gốc đều do tứ đại thanh tịnh cấu kết và 

hiện ra bên ngoài nên gọi là Phù trần căn. Các căn phù trần này luôn 

luôn rong ruổi chạy theo Sắc, Thanh, Hương, Vị và Xúc rồi đưa các dữ 

kiện nhận được lên bộ óc qua trung gian các giây thần kinh. Bộ óc và 

các giây thần kinh đó gọi là tịnh sắc căn vì chúng nằm ẩn trong thân.  

 

Nếu chỉ đơn độc các căn làm việc riêng rẽ thì các cảnh giới ghi nhận 

chỉ đơn thuần là những cảm nhận thôi chứ không thể biết chúng là gì, 

hình ảnh mầu sắc ra sao; các tiếng động phát ra như thế nào, dễ chịu 

hay không dễ chịu; hương vị ra sao, thơm hay thối, ngọt bùi hay cay 

đắng; hình dáng ra sao, lớn hay nhỏ, vuông hay tròn, cứng hay mềm, 

trơn láng hay sần sùi.  

 

Mắt chỉ thấy các hình ảnh, mầu sắc thay đổi mà không biết đó là 

mầu xanh của mặt hồ phẳng lặng, là chuyển động của những làn sóng 

bạc đầu, là những ngọn núi nhọn cao vút hay là những cánh đồng thấp 

hoang vắng, là những mái chùa cong đỏ hay là những nóc nhà bằng 

phẳng xám xịt của khu phố chợ, là thành Càn Thát Bà xa mờ ngoài biển 

khơi hay là ánh dương diệm nơi sa mạc nóng cháy.  

 

Tai chỉ phân biệt có tiếng động hay không có tiếng động mà không 

biết đó là tiếng kèn hay tiếng trống, tiếng gõ mõ tụng kinh hay tiếng lên 

đồng lên bóng, tiếng thuyết pháp của bậc thiện tri thức hay là lời phỉnh 

gạt của tà ma ngoại đạo, tiếng chuông chùa ban mai hay tiếng gà gáy 

buổi sáng, tiếng sóng biển ì ầm hay tiếng vọng về từ rừng sâu núi thẳm, 

tiếng nổ của bom đạn pháo kích trong thời chiến tranh hay là tiếng sấm 

chớp vang rền trên trời.  

 

Mũi chỉ phân biệt có mùi hay không có mùi chứ không biết đó là 

mùi thơm dịu của hoa sen hay mùi hôi sình của bùn lầy, là mùi thanh 

tịnh của trầm hương hay mùi ô uế của rác rến, mùi thơm của phấn hoa 

hay mùi hôi của hành tỏi, mùi khét của củi cháy hay mùi ô nhiễm của 

dầu xe.  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 88 

 

Lưỡi chỉ phân biệt có vị hay không có vị chứ không biết đó là vị ngọt 

của đường phèn hay vị đắng của thuốc, là vị ngon của đề hồ hay vị nhạt 

nhẽo của cơm dư cháo thừa.  

  

Thân chỉ biết có đụng chạm hay không có đụng chạm chứ không 

phân biệt được đó là sự mềm mại của nhung lụa hay là sự ve vuốt của 

đôi bàn tay dịu dàng, không biết đó là cái trơn của mặt gỗ bóng láng 

hay là cái nhám của những tảng đá sần sùi, không biết cái nóng là do 

mặt trời hay do bếp lửa, không biết được cảm giác đói khát là do lâu 

ngày không ăn uống hay là sự  

thèm khát khi thấy những vật ngon của lạ.  

 

Sở dĩ biết được các đối tượng trần cảnh Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc 

là vì có các dây thần kinh chuyển những dữ kiện nhận được từ phù 

trần căn ở bên ngoài vào trung tâm thần kinh dọc theo đường xương 

sống dẫn vào não bộ tịnh sắc căn bên trong, rồi tác động lên các thức 

tương ưng như nhãn, nhĩ, tỷ, thiệt và thân thức.  

 

Ý thức lấy các dữ kiện của ngũ thức phối hợp lại rồi so sánh với 

các dữ kiện trong A lại da thức do Mạt na thức chuyển ra mà biết được 

toàn thể tánh chất của đối tượng nhận thức là gì. Đối tượng nhận thức 

này gọi là pháp trần.  

 

Khi mà các đối tượng trần cảnh không còn đối diện Ngũ căn nữa mà 

Ý thức nhớ lại được hình ảnh đã nhận thức thì hình ảnh này được gọi là 

lạc tạ ảnh tử tức là cái bóng bị rớt lại mà Duy thức xếp loại là độc ảnh 

cảnh, cảnh duy nhất chỉ còn ghi lại trong trí nhớ.  

 

Các hình ảnh hiện ra sai khác khi tâm thức bị tán loạn do sự hốt 

hoảng hay quá sợ hãi hoặc quá mong cầu như hình ảnh sóng nắng mà 

tưởng là ao hồ, sợi dây gai tưởng là con rắn được gọi là Độc Ảnh Cảnh 

vì là hình ảnh tưởng tượng trong tâm thức mà lầm nhận là đối tượng 

trần cảnh ở ngoài.  

 



89  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Các hình ảnh thật nhỏ nhiệm như vi trần được gọi là cực lược sắc, 

xa xôi mờ mờ ảo ảo được gọi là cực hánh sắc.   

 

Ngoài ra còn có định quả sắc và vô biểu sắc.  

 

Định quả sắc là hình ảnh hiện ra trong khi thiền định tỷ như ngài 

Nguyệt Quang đồng tử quán nước trong kinh Lăng Nghiêm. Ngài quán 

tánh nước trong thân không ngăn ngại lẫn nhau, từ nước bọt cho đến 

tất cả các thứ tân dịch như tinh huyết, đại tiện, tiểu tiện, xoay vần trong 

thân đều là tánh nước. Quán thấy các nước trong thân và trong các 

Hương Hải Thủy đều bình đẳng như nhau không sai khác. Ngài quán 

đến nỗi một đệ tử ở ngoài cửa sổ nhìn vào chỉ thấy đầy nước ở trong 

thất. Đệ tử này còn nhỏ dại không biết gì bèn lấy một miếng ngói thảy 

vào cho phát ra tiếng. Sau khi xuất định ngài Nguyệt Quang thấy đau 

nhói trong tâm. Ta hãy nghe ngài kể sự việc tiếp sau đó cho đức Thế 

Tôn: Con tự suy nghĩ nay mình đã được đạo A La Hán, từ lâu không còn 

nhân duyên mắc bệnh được nữa, làm sao ngày hôm nay lại thấy đau 

trong tâm, không lẽ bị thối thất chăng. Khi ấy đệ tử của con đi đến kể lại 

cho con những việc như trước, con bảo nó sau này nếu thấy nước thì 

nên mở cửa vào phòng lấy miếng ngói trong nước ấy đi. Đệ tử vâng lời 

con bảo. Sau khi con nhập định, nó lại thấy nước và miếng ngói rõ ràng, 

nó liền mở cửa lấy miếng ngói bỏ ra ngoài. Sau khi xuất định thân thể 

con được trở lại như cũ.  

 

Vô biểu sắc là một thứ sắc thể không biểu hiện ra ngoài của giới 

thể có công năng bảo vệ cho các tu sĩ khi đã thọ giới, phòng ngừa sự sai 

trái của thân và khẩu. Người thọ giới phát nguyện từ nay về sau quyết 

không phạm các điều tội ác, từ đó niệm niệm lúc nào cũng đều ngăn 

chặn không cho phạm tội ác ví như bờ đê ngăn chặn không cho nước 

tràn vào ruộng vườn.  

 

Năm thức này dù nương theo A lại da thức nhưng không phải lúc 

nào cũng hiện khởi được. Muốn hiện khởi phải hội đủ các yếu tố nhân 

duyên, nên bài tụng nói Ngũ thức tùy duyên hiện.   



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 90 

 

 

Nhãn thức muốn hiện khởi là phải hội đủ 9 duyên. Đầu tiên phải có 

mắt tức nhãn căn, phải có cảnh để nhìn, cảnh muốn được mắt nhìn 

thấy thì phải có khoảng cách tức hư không, phải có ánh sáng và sự tác 

ý. Ngoài ra phải có ý thức để phân biệt đó là cảnh gì, xấu hay đẹp, mầu 

sắc ra sao. Nhãn thức phải nương vào Nhãn căn là sự chuyển hiện dị 

thục của chủng tử thấy đã được huân tập chín mùi nơi a lại da thức và 

mạt na thức.  

 

Tóm lại nhãn thức muốn được hiện khởi là phải có đủ 9 Duyên là: 

Căn, Cảnh, Hư không, Ánh sáng, Tác Ý, Phân biệt ý tức Ý thức, Nhiễm ô 

ý tức Mạt na thức, Căn bản ý tức A lại da thức và Chủng tử.  

 

Nhĩ thức phải hội đủ 8 Duyên vì không cần Ánh sáng.  

 

Ba thức Tỷ, thiệt và thân thức chỉ cần 7 Duyên vì không cần 2 duyên 

Hư không và Ánh sáng.  

 

Ý thức chỉ cần 5 Duyên: Căn tức Mạt na thức, Cảnh, Tác Ý, Căn bản ý 

tức là A lại da thức và Chủng tử vì không cần 2 duyên là Hư không và 

Ánh sáng. Sở dĩ bỏ 2 duyên mà còn 5 duyên vì Ý thức tự nó là Phân biệt 

ý rồi nên không tính, Mạt na thức là căn của Ý thức nên cũng không 

tính. 9 duyên mà không tính 4 duyên hư không, ánh sáng, mạt na thức 

và phân biệt thức thì còn lại 5 duyên.  

 

Mạt na thức cần có 3 Duyên là A lại da thức, Tác ý và Chủng tử. Ở 

đây A lại da thức vừa là Căn vừa là Cảnh của Mạt na thức vì Mạt na thức 

luôn nương nơi A lại da thức và lấy A lại da thức làm cảnh đối tượng sở 

duyên, mạt na thức không cần ý thức vẫn hiện khởi được vì nó là căn 

của ý thức.  

 

A lại da thức thì luôn hiện khởi.  

 



91  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Trong tám thức trên, A lại da thức và Mạt na thức thường hiện khởi 

và có khả năng dẫn dắt quả báo đời sau nên gọi xếp loại là hằng hành. 

A lại da thức ví như cái kho chứa đủ mọi hạt giống. Tất cả mọi hạt giống 

chủng tử và hiện hành đều được chứa vào trong đó mà không phân biệt 

là tốt hay là xấu.  

Tùy theo sự chiếu soi, so đo và chấp trước của Mạt na thức mà các 

hạt giống đó sanh diệt, tăng trưởng và chuyển biến. Sự chiếu soi và 

chấp trước của Mạt na thức làm cho A lại da thức càng ngày càng 

nhiễm ô nên mạt na thức còn được gọi là thức nhiễm ô hằng hành.  

 

Sáu thức trước thì tùy theo duyên, khi thì hiện khởi, khi thì không 

hiện khởi, khi thì chung, khi thì riêng nên được xếp loại là bất hằng 

hành.  

 

Trong bài tụng bồ tát Thế Thân viết Hoặc câu hoặc bất câu là ý 

muốn nói cái tánh chất bất hằng hành này, khi thì hiện khởi, khi thì 

không hiện khởi, tùy theo có hội đủ các duyên cần thiết hay không. 

Thức nào đòi hỏi nhiều điều kiện duyên cần thiết để hiện khởi thì càng 

khó sanh khởi. Do đó mà Tiền Ngũ thức sanh khởi thì ít và không sanh 

khởi thì nhiều. Khi đủ duyên sanh khởi thì hoặc các thức này có thể 

sanh khởi riêng rẽ hoặc là cùng sanh khởi, cho nên nói hoặc cùng hoặc 

chẳng cùng.   

 

Thí dụ hằng ngày ta vẫn lái xe ngang qua một vườn hoa nhưng nếu 

không để ý thì ta cũng không biết được con đường mình hằng đi qua đó 

có một vườn hoa tuyệt đẹp. Chỉ cần thiếu một duyên là Tác Ý thì nhãn 

thức không nhận biết được cái vườn hoa này, mặc dù nó nằm sờ sờ ra 

đó. Nếu để ý thì ta thấy quả là một vườn hoa hồng tuyệt đẹp. Và hôm 

nào đẹp trời và có gió thổi hiu hiu thì ta còn ngửi được mùi thơm của 

muôn hoa hòa với tiếng chim hót gần đó. Trong thí dụ này thì có sự 

hiện khởi của nhãn thức với cảnh đẹp của bầu trời và vườn hoa, có sự 

hiện khởi của thân thức với cảm giác gió hiu hiu thổi, có sự hiện khởi 

của tỷ thức và nhĩ thức với mùi thơm của muôn hoa và tiếng chim hót, 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 92 

 

hẳn đã nói rõ sự hiện khởi và không hiện khởi, sự đồng thời và không 

đồng thời hiện khởi của năm chuyển thức trước.  

 

Tất cả những hiện khởi của năm thức nương nơi A lại da thức cũng 

ví như sóng nương nơi nước, do theo duyên có gió nhiều ít mà nổi lên 

ào ạt hay nhẹ nhàng nên bài tụng nói Như đào ba y thủy.   

 

Thức thứ sáu tức Ý thức vì đòi hỏi ít duyên nên luôn luôn hiện khởi 

trừ khi sanh ở Vô Tưởng Thiên của cõi Sắc, khi nhập Vô Tưởng Định 

hay Diệt Thọ Tưởng Định, khi ngủ say mà không mộng mị hay khi bị 

chết ngất.  

Dưới đây là bài tụng thứ mười sáu trong Tam Thập Tụng của bồ tát 

Thế Thân.  

 

–o0o–  

 

BÀI TỤNG THỨ MƯỜI SÁU  

 

Ý thức thường hiện khởi  

Trừ sanh Vô Tưởng thiên  

Cập Vô Tâm nhị định  

Thùy miên dữ muộn tuyệt.  

 

Dịch là:  

 

Ý thức thường hiện khởi  

Trừ sanh trời Vô Tưởng  

Và hai định Vô Tâm  

Ngủ say và chết ngất.  

 

Năm trường hợp mà Ý thức không hiện khởi là Sanh cõi trời Vô 

Tưởng, nhập hai định Vô Tâm là Vô Tưởng Định và Diệt Tận Định (hay 

là Diệt thọ tưởng định), Ngủ Say không mộng mị và Chết Ngất.  



93  Thầy TRÍ CHÂU 

 

 

Cõi trời Vô tưởng là cõi trời ở đó mọi tư tưởng đều đã được diệt. 

Người tu định lấy sự hủy diệt tư tưởng làm chính thì sau khi chết sẽ 

được tái sinh lên cõi trời Vô Tưởng thuộc Sắc Giới. Cõi trời này được 

đặt tên như vậy vì ở đó các Thức Bất Hằng Hành (sáu thức trước) đều 

đã đoạn do sự lấy việc diệt tưởng làm chính. Vì thế sáu chuyển thức 

đều không hiện khởi ở cõi trời Vô tưởng.  

  

Hai định vô tâm gồm có Vô Tưởng Định và Diệt Tận Định. Hai 

định này gọi là Định Vô Tâm vì không có sự hiện khởi của sáu thức 

trước.  

Vô tưởng định lấy sự diệt tưởng làm chính.  

Diệt tận định là cái định diệt được cả thọ lẫn tưởng còn gọi là Diệt 

thọ tưởng định.  

Ở trong các định này thì sáu thức tâm vương và tâm sở đều không 

hiện khởi.  

Thùy miên và muộn tuyệt là trạng thái ngủ say và ngất xỉu (chết 

ngất) quá trầm trọng khiến sáu thức trước không còn hoạt động được 

nữa. Đó là trạng thái ngủ quá mê mệt không có một chút mộng mị gì cả 

mà ta thường nói ngủ say như chết và trạng thái đau đớn hoặc bị kích 

động quá trầm trọng khiến sáu thức trước không thể hoạt động phối 

hợp với thân được nữa như trường hợp bị tai nạn đau đớn quá sức, 

cười hoặc khóc quá độ, bị cảm sốt nặng, vân vân,…  

 

Cả ba thức năng biến A Lại Da thức, Mạt Na Thức và Tiền Lục Thức 

cùng các Tâm Sở của các thức đó đều là chuyển biến của Chân Tâm. Vì 

vô minh chấp trước nên Chân Tâm chuyển biến thành Tâm Thức và 

phân ra thành Kiến phần và Tướng phần.  

 

Kiến phần là Năng phân biệt vì nó nhận ra Tướng phần. Tướng 

phần là Sở phân biệt vì nó là đối tượng của Kiến phần. Ngoài Kiến phần 

và Tướng phần thì không có gì hiện hữu. Cả Kiến phần lẫn Tướng phần 

đều không có thật vì chỉ là chuyển biến của Tâm thức mà thôi.  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 94 

 

Bồ tát Thế Thân đã diễn tả ý trên trong bài tụng thứ mười bảy trong 

Duy Thức Tam Thập Tụng:  

 

–o0o–  

 

BÀI TỤNG THỨ MƯỜI BẢY  

 

Thị chư thức chuyển biến  

Phân biệt, sở phân biệt  

Do thử, bỉ giai vô  

Cố nhất thiết Duy Thức.  

 

Dịch là:  

  

Tất cả thức chuyển biến  

Phân biệt, bị phân biệt  

Do kia, đây đều không  

Nên tất cả Duy Thức.  

 

Chân Tâm bị chiếu soi chuyển biến thành Kiến phần và Tướng 

phần.  

Các thức Tâm Vương và Tâm Sở đều là chuyển biến của Kiến phần 

và Tướng phần. Các thức Tâm Vương và Tâm Sở tiếp tục chuyển biến, 

cứ hết phân biệt rồi lại bị phân biệt, trùng trùng duyên khởi mà chuyển 

hiện thành Ngã và Pháp.  

 

Tất cả những phân biệt và bị phân biệt đó đều là không vì đều là sự 

chuyển hiện nơi tâm thức. Các pháp đều do tâm mà biến hiện ra, nhất 

thiết pháp duy tâm sở hiện, duy thức sở biến. Không có gì hiện hữu 

ngoài tâm thức nên nói tất cả đều duy thức. Trong kinh thường nói là 

tam giới duy tâm, vạn pháp duy thức cũng là ý nghĩa của câu Cố 

nhất thiết duy thức.   

 



95  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Hãy nghe Bồ tát Hạnh Lâm thừa oai đức của Phật nói kệ tại hội Hoa 

Nghiêm:  

 

Tâm như nhà họa sư  

Hay vẽ những thế gian  

Ngũ uẩn từ tâm sanh  

Không pháp gì chẳng tạo  

………………..  

Nếu người muốn rõ biết  

Tất cả Phật ba đời  

Phải quán pháp giới tánh  

Tất cả Duy Tâm Tạo.  

 

Tất cả các pháp bao gồm thân tâm và thế giới đều từ tâm sanh. 

Không gì là không do tâm tạo ra nên các pháp được ví như những hình 

ảnh do nhà họa sư vẽ ra. Tất cả đều là huyễn, đều không thật. Nếu như 

muốn biết tánh chân thật, không sanh, không diệt, vượt ngoài không 

gian và thời gian thì phải luôn luôn quán tất cả các pháp đều do tâm 

sanh.  

 

Loài người là biểu hiện của một loại chúng sanh có đầy đủ muôn 

loại hạt giống tiềm ẩn sẵn sàng để phát triển, có một khả năng nhận 

biết và có thể quyết định điều muốn làm và không muốn làm. Con 

người đã biểu hiện được cái lý Duy Thức, cái lý Nhất Thiết Pháp Duy 

Tâm Tạo, một cách cụ thể.  

 

Bởi sự mong muốn tìm hiểu và chế ngự thiên nhiên mà con người 

đã tiến bộ từ một đời sống man khai, bộ lạc đến một đời sống khoa học 

tân tiến ngay nay. Với sự quyết tâm và mong muốn, con người đã một 

phần chế ngự được thiên nhiên, đã chế tạo những phương tiện chuyên 

chở cực kỳ mau chóng từ nước này sang nước khác, từ đại lục này sang 

đại lục khác. Không những thế mà con người còn chế tạo được những 

vệ tinh thám hiểm không gian, đã đáp xuống Nguyệt cầu; chế tạo được 

những viễn vọng kính nhìn xa cả triệu triệu năm ánh sánh để thấy được 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 96 

 

thế giới vũ trụ bao la với hằng tỷ tinh tú và hành tinh, thấy được ngoài 

dẫy ngân hà này có dẫy ngân hà khác, ngoài vũ trụ này có vũ trụ khác; 

chế tạo được những kính siêu hiển vi để nghiên cứu những vật chất, 

những tế bào và những vi khuẩn nhỏ nhiệm vi tế; phát minh ra được hệ 

thống điện toán cùng mạng lưới thông tin giao lưu khiến lưu trữ được 

hằng tỷ tỷ dữ kiện, liên lạc và trao đổi tin tức với tất cả các nơi trên thế 

giới, giữa các vệ tinh ngoài vũ trụ trong không đầy một tích tắc; thấy 

được những điểm tương đồng cũng như những dị biệt của các chủng 

loài trong các cõi nước và thế giới khác nhau; thấy được những chuyển 

động muôn hình vạn trạng cực kỳ mau lẹ mà lại chu biến lưu thông 

không ngăn ngại của các tinh cầu.  

 

Quả thật những gì Thế Tôn nói khi xưa thật khó hiểu, nay đều đã 

được kiểm chứng. Chẳng hạn như Thế tôn đã nói trong bát nước có vô 

lượng chúng sanh, ngày nay ta đã biết trong bát nước có vô số vi 

khuẩn; Thế tôn nói tất cả tam thiên đại thiên thế giới đều chứa trong 

một hạt cải thì bây giờ với khả năng vi tính chúng ta có thể chứa cả tỷ 

tỷ dữ kiện vào trong một con chíp nhỏ.  

 

Những sự hiểu biết và phát minh vĩ đại đó chỉ do hướng ngoại tìm 

cầu.  

Chỉ hướng ngoại tìm cầu mà đạt được những thành quả như vậy. 

Thì nếu một người đủ tín tâm xoay ngược vào tự tánh, xuyên qua năm 

làn mây mờ của ngũ ấm sắc, thọ, tưởng, hành, thức, đi sâu vào biển tâm 

thức, phá vỡ được những phiền não vô minh có từ vô thủy thì chắc 

rằng sự đột biến bùng nổ sẽ dẫn tới một cảnh giới mới vô cùng vĩ đại. 

Một cảnh giới mà không một lời nói và văn tự nào có thể diễn tả được, 

một cảnh giới phi thời gian và phi không gian, một cảnh giới của vô 

lượng quang và vô lượng thọ bất khả tư nghì. Đó là cảnh giới vô biên 

giới, vô ngằn mé và bất sanh bất diệt của Chân Không Diệu Minh, của 

Chơn Tâm Thường Trú, của Bổn Nguyên Phật Tánh, của Pháp Thân 

Thanh Tịnh, của Như Lai Tạng Trang Nghiêm, v.v…  

 



97  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Muốn trở về với Chân Tánh Bổn Nguyên Thanh Tịnh thì phải nương 

vào Thân Xác Thô Kệch này, là hiện tướng của vô lượng những quang 

minh đã bị lưu ngại cô động lại. Phải dựa vào Năm Giác Quan Thô Phù 

của nó gồm Mắt, Tai, Mũi, Lưỡi, Thân để quan sát và cảm nhận các cảnh 

giới Trần Cảnh bên ngoài mà ý thức được rằng các đối tượng trần cảnh 

này chỉ là cảnh không thật có, không có tự tánh, chỉ nương nhau mà 

hiện hữu và không thường còn. Phải trở về với kinh điển để học hỏi 

những điều thâm sâu bất khả tư nghì của bậc Giác Ngộ Toàn Chân Toàn 

Giác. Thấy rõ các cảnh giới đều do Y Tha Khởi, bởi cái này có nên cái 

kia có, bởi cái này sinh nên cái kia sinh, bởi cái này không nên cái kia 

không, bởi cái này diệt nên cái kia diệt. Biết được tất cả đều nương 

nhau mà giả lập, không thường còn, đều biến chuyển theo luật nhân 

quả và lý nhân duyên. Nhờ hiểu biết như vậy mà tinh tấn tu trì, giữ gìn 

giới hạnh, thực hành thiền quán, xa rời những Biến Kế Sở Chấp của 

chấp ngã và chấp pháp, xa rời những chướng ngại của phiền não và của 

tri kiến thường tình, trở về được cái Viên Thành Thật tức là cái chân 

thật bất sinh bất diệt của Bản Tánh Chân Như.  

 

–o0o–  

 

CHƯƠNG VIII: DUYÊN, CẢNH VÀ LƯỢNG  

 

Chương này sẽ nói sâu về các loại duyên, cảnh và lượng thường 

dùng trong Duy Thức Học. Chúng ta sẽ hiểu rõ hơn thế nào là nhân 

duyên, thế nào là sở duyên, sở duyên duyên, tăng thượng duyên, đẳng 

vô gián duyên; thế nào là đới chất cảnh, độc ảnh cảnh, tánh cảnh; thế 

nào là tự chứng phần, chứng tự chứng phần; thế nào là hiện lượng, tỷ 

lượng và phi lượng.  

 

Khi khởi vọng niệm chiếu soi là lúc gieo vào tâm thức một chủng tử 

mới, chủng tử này chuyển biến và hiện khởi thành đối tượng được gọi 

là hiện hành. Các chủng tử và hiện hành cứ huân tập ra vô nơi tâm 

thức, khi thì là nhân chủng tử, khi thì là quả hiện hành. Chủng tử diệt 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 98 

 

thì khởi sanh hiện hành, hiện hành diệt thì khởi sanh chủng tử, những 

sự sanh diệt này nói thì lâu nhưng xẩy ra thì chớp nhoáng được duy 

thức gọi là sát na sanh diệt.   

 

Để đưa ra một hình ảnh cụ thể về việc chủng tử sinh hiện hành và 

hiện hành sinh chủng tử, thiền sư Thanh Từ có nói một ví dụ trong khi 

thuyết giảng về kinh Hoa Nghiêm. Tỷ như ta lấy một nắm hạt giống của 

cây mắc cỡ rải trên một mảnh đất hoang. Hạt giống này sẽ sanh ra cây 

mắc cỡ. Cây mắc cỡ giống như những cây cỏ gai, thường thấy mọc nơi 

những cánh đồng hoang ở Việt Nam, lá như lá me nhưng nhỏ hơn 

nhiều, bình thường khi có ánh mặt trời thì lá nở xòe ra nhưng khi ta 

đụng vào thì lá cụp lại nên gọi là cây mắc cỡ. Chỉ một thời gian ngắn cây 

mắc cỡ trổ hoa rồi trở thành hạt mắc cỡ. Những hạt mắc cỡ này rơi 

xuống đất và chẳng bao lâu cả mảnh đất hoang nói trên biến thành một 

rừng cây mắc cỡ.  

 

Những hạt mắc cỡ ví như những hạt giống chủng tử nơi A lại da 

thức.  

Hạt giống được huân tập và chuyển biến thành hiện hành ví như 

hạt mắc cỡ khi rải xuống đất thì ăn rễ, nẩy mầm rồi tăng trưởng thành 

ra cây mắc cỡ.  

Cây mắc cỡ lại trổ ra hạt mắc cỡ là dụ cho hiện hành sanh chủng tử. 

Và cứ như thế sanh diệt chuyển biến tương tục, cây mắc cỡ nở hoa, hoa 

diệt sanh ra hạt, hạt chết rớt xuống thành mầm mắc cỡ, mầm tăng 

trưởng trở thành cây mắc cỡ, các chuyển biến cứ như vậy như vậy 

chuyển biến thành cả rừng mắc cỡ. Các mầm mống, thân lá, hoa và hạt 

mắc cỡ đó khi thì là nhân, khi thì là quả, nói theo duy thức học thì các 

thứ này khi thì là chủng tử khi thì là hiện hành. Tất cả mọi sự chuyển 

biến nơi A lại da thức cũng tương tự như vậy.  

 

Các chủng tử và hiện hành cứ trùng trùng duyên khởi, sanh diệt và 

tăng trưởng một cách tương ưng, tương duyên, tương tức và tương tục. 

Từ một trở thành nhiều, các chủng tử và hiện hành càng ngày càng làm 

các quang minh nơi tâm thức bị lưu ngại, trì trệ và thô kệch thêm. Từ 



99  Thầy TRÍ CHÂU 

 

đó bắt đầu một dòng nghiệp lực với tất cả những giao thoa trộn lẫn 

những chấp trước có không, yêu ghét, thiện ác kèm theo vô lượng 

những cảm ứng vi tế phức tạp làm nhân duyên cho nhau, khiến cho 

chân tâm thanh tịnh khi xưa bị vọng tưởng phân biệt làm vẩn đục và 

chuyển hiện ra căn thân và thế giới mà chúng ta đang hiện hữu.  

 

Các chủng tử khi đủ duyên thì chuyển biến ra hiện hành. Chủng tử 

là nhân, hiện hành là quả. Quả hiện hành này do nhân đã hội đủ các 

duyên nên chuyển biến và hiện khởi nên được gọi là Sở duyên. Sở 

duyên này lại trở thành nhân, và khi có đủ duyên mới thì chuyển biến 

thành một hiện hành mới. Hiện hành mới này được gọi là Sở duyên 

duyên của chủng tử đầu tiên. Ví dụ như cây lúa khi hội đủ các duyên 

như đất đai, phân bón, mưa thuận, gió hòa, có người săn sóc nhổ các 

cây cỏ hoang dại thì sau một thời gian sẽ tăng trưởng chuyển biến và 

trổ ra những hạt lúa. Những hạt lúa này là sở duyên của cây lúa. Những 

hạt lúa này khi hội đủ các duyên khác như có người gặt đem về đập ra 

thành thóc, rồi dã ra thành gạo hay là xay ra thành bột thì những thóc 

đó, những gạo đó hay những bột đó gọi là sở duyên duyên của cây lúa.  

 

Các nhân duyên khi thì thuận, khi thì nghịch. Khi thuận thì tăng 

trưởng, khi nghịch thì héo tàn, khô chết. Khi thuận thì gọi là Thuận 

tăng thượng duyên, khi nghịch thì gọi là Nghịch tăng thượng duyên.  

 

Các nhân duyên nơi tâm thức thì trùng trùng duyên khởi, khi thì là 

sở duyên, khi thì là sở duyên duyên, cứ sát na loé lên rồi chợt tắt, quay 

cuồng liên miên bất tận không bao giờ ngưng nghỉ. Sự liên tục miên 

viễn, loé lên và chợt tắt không ngưng nghỉ đó gọi là Đẳng vô gián 

duyên.   

 

Các tiến trình nhân duyên nơi tâm thức cứ tiếp tục triền miên cho 

đến khi chín mùi thì chuyển hiện ra cái thế giới và chúng sanh chập 

chùng duyên khởi này. Duy thức gọi thế giới và chúng sanh đầy mê 

vọng, điên đảo và hạn hẹp này là cảnh giới đới chất hoặc là Đới chất 

cảnh. Đới có nghĩa là ngăn ngại, là bị bao lại.  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 100 

 

 

Vì chân tâm bị vẩn đục nên các cảnh giới đều bị thấy một cách méo 

mó không còn trung thực nữa, ví như các cảnh giới bị nhìn qua một cặp 

kính màu, nếu đeo cặp kính mầu đỏ, cảnh giới sẽ hiện ra đỏ, nếu đeo 

cặp kính màu xanh thì cảnh giới sẽ hiện ra mầu xanh. Tất cả những 

nhận thức và phân biệt nơi tâm thức đều vì lý do này hay lý do khác bị 

biến đổi đi, không còn chân thật nữa được duy thức gọi là Biến kế sở 

chấp.   

 

Trong cảnh giới chập chùng điên đảo này ta đã bị chìm đắm trong 

mê đồ ảo phố, không biết ta là ai, ta từ đâu đến và ta sẽ đi về đâu? Đâu 

là chân lý, và ta phải làm gì? Thế nào là đúng, thế nào là sai? Và cứ như 

thế, trăm nghìn vạn ức câu hỏi không giải đáp khiến ta chuếnh choáng, 

tay cầm bầu rượu lắc lư, say trong giấc mơ tiên, lảo đảo trong bản luân 

vũ triền miên, không biết đâu là mơ đâu là thật. Khi thì lấy giấc mơ để 

luận cảnh giới, khi thì lấy cảnh giới để luận giấc mơ. Trong Nam Hoa 

Kinh, Trang tử viết không biết ta mơ thấy thành bướm hay là bướm mơ 

thấy thành ta.  

 

Vì một niệm mê vọng thôi, mà cái tâm thể uyên nguyên, bất sanh 

bất diệt đó bị nhiễm ô. Rồi những nhiễm ô cứ tăng trưởng, huân tập 

không ngưng nghỉ, tạo thành nghiệp nhân, cho đến khi đầy đủ nhân 

duyên thì chín mùi, cấu kết thô kệch lại và chuyển biến thành một thế 

giới có ngằn mé, có sanh, có diệt đới chất cảnh này. Chỉ vì một niệm bất 

giác mà khởi ra trùng trùng những điên đảo biến kế sở chấp, khiến cho 

cái tâm thể uyên nguyên này tách ra thành kiến phần và tướng phần. 

Kiến phần trở thành cái ta tức là cái ngã này và tướng phần trở thành 

cái thế giới tức là cái pháp này.  

 

Khi chưa giác ngộ thì ta không thể nào tin được đó là hai khía cạnh 

của tâm thức, người bình thường chỉ thấy tâm ở trong ta và thuộc về ta, 

thế giới và mọi loài là những vật thể bên ngoài, không phải là ta và cũng 

không phải trong tâm. Ta có thể là sở hữu chủ của một cõi nước, một 

làng xã, một số đền đài, dinh thự, một vài nhánh sông, một vài bãi biển, 



101  Thầy TRÍ CHÂU 

 

v.v…, nhưng những vật sở hữu này không phải là ta và rõ ràng chúng ở 

ngoài tâm của ta.  

 

Thật ra ta và thế giới không phải là một nhưng cũng không phải là 

hai.  

Nếu là một thì sao không gọi ta là thế giới, và nếu là hai thì tại sao ta 

và thế giới không thể hiện hữu tách rời khỏi nhau. Nếu tách ta ra ngoài 

thế giới thì làm sao ta biết có thế giới. Và nếu thế giới không có ta thì 

thế giới chỉ như lông rùa, sừng thỏ. Ta và thế giới ví như mặt trái và 

mặt phải của đồng tiền.  

Mặt trái và mặt phải không thể hiện hữu tách biệt khỏi đồng tiền và 

cả hai mặt trái phải này đều có đồng một thể, thể vàng hay thể đồng của 

đồng tiền.  

Ta và thế giới này cũng vậy thôi. Ta và thế giới tức là ngã và pháp 

chẳng phải khác, chẳng phải là chẳng khác và đều chung một bản thể, 

đó là tâm thức, một trạng thái vẩn đục của chân tâm.  

 

Như trên đã nói, chỉ vì mê vọng mà tâm thể uyên nguyên bị chia 

thành kiến phần và tướng phần. Kiến phần là phần năng thấy và tướng 

phần là phần bị thấy tức là sở thấy. Khi ta thấy được đối tượng là ta 

biết được ta đang thấy. Cái biết được ta đang thấy đó duy thức gọi là 

Tự chứng phần.  

 

Nếu tu thiền quán, quán chiếu ngược vào tự tâm, phá tan những mê 

vọng của phiền não chướng và sở tri chướng, thâm nhập được tự 

chứng phần, tiếp tục tu trì phá trừ được các mây mù ngăn che của ngũ 

ấm, sống được trong tánh giác, có được một sự hiểu biết chân thật, sẽ 

thấu suốt được cái tự chứng phần, đó là sự Chứng tự chứng phần, biết 

được nơi nương dựa của Tự Chứng Phần. Và cứ đi ngược mãi đến khi 

phá hết những mê vọng thì ta trở về được cái chân tâm bản hữu 

thường còn bất biến. Khi ấy mọi sự nhận biết đều là nhận biết chân 

thực, cái tánh chất chân thực đó được duy thức gọi là Hiện lượng; mọi 

đối tượng đều được thấy như thị, chân thực không bị biến kế sở chấp. 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 102 

 

Cảnh giới chân thật này được duy thức gọi là Tánh cảnh. Tánh là chân 

thực, và cảnh là sở kiến, là đối tượng của nhận thức.  

 

Đới chất cảnh được dệt nên bởi trùng trùng những mê vọng do tâm 

thức bị vọng niệm chuyển biến mà khởi hiện ra. Thế giới mà chúng ta 

đang hiện hữu là một cảnh giới đới chất. Con người sống trong cảnh 

giới này luôn luôn phân biệt và so sánh, rồi đưa ra những giả thuyết để 

đánh giá, biện minh và đặt tên cho mọi sự thể. Vì nương vào sự so sánh 

và phân biệt nên sự nhân xét và đặt tên này thuộc về Tỷ lượng. Tỷ là 

so sánh, lượng là đánh giá.  

 

Cảnh tượng có thể hiện ra trong ý thức vì liên tưởng, hồi tưởng hay 

tưởng tượng, được gọi là Độc ảnh cảnh tức là cảnh giới nương vào sự 

tưởng nhớ lại nơi tâm thức.  

 

Cũng có khi vì quá sợ hãi hoặc quá ao ước mà hình ảnh được thấy bị 

méo mó, khác hẳn với hình ảnh thật của nó. Thí dụ đang lo lắng và sợ 

hãi khi đi lạc trong rừng ta có thể nhận lầm sợi dây gai thành con rắn. 

Hoặc khi đang quá khát nước trong sa mạc, ta có thể nhận lầm ánh 

nắng phản chiếu ở đàng trước là hồ nước. Sự quá sợ hãi hay quá mong 

muốn này khiến chủng tử được lấy ra ở A lại da thức không được chính 

xác. Thay vì hình ảnh được đưa lên ý căn để so sánh là sợi dây hay là 

ánh nắng thì lại là con rắn và hồ nước. Tất cả những tánh chất của nhận 

thức này không thuộc về hiện lượng và cũng không thuộc về tỷ lượng 

được duy thức đánh giá là Phi lượng.   

 

Ở đây mặc dù có sự hoạt động của nhãn căn, nhưng hình ảnh thấy 

lại không phải hình ảnh thật sự thấy ở cảnh giới đới chất bên ngoài mà 

là hình ảnh lấy từ A lại da thức chuyển đến Mạt na thức do sự quá 

hoảng hốt hay do sự quá mong cầu khiến cho Ý thức lầm nhận. Các 

hình ảnh nhận biết sai lầm này không phải là Đới chất cảnh nữa mà là 

Độc ảnh cảnh.   

 



103  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Các Độc ảnh cảnh dựa trên những hình ảnh đã được thấy trong 

cảnh giới đới chất, chẳng hạn như hình ảnh dây gai bị nhận lầm là con 

rắn, hình ảnh sóng nắng thấy lầm là hồ nước v.v được gọi là Hữu chất 

độc ảnh cảnh vì do những hình ảnh dây gai, con rắn, sóng nắng, hồ 

nước đã từng thấy qua nên mới có sự nẩy sinh vọng tưởng sai lầm.  

 

Các Độc ảnh cảnh có thể khác hẳn những gì ta đã kinh nghiệm, chưa 

thấy trong cảnh giới đới chất. Các hình ảnh này có thể thật lộng lẫy đẹp 

đẽ, thật thanh tịnh trang nghiêm như những cung điện cùng tiên trời 

trong cảnh giới thần tiên và cảnh giới ở cõi Tịnh Độ, hoặc thật kinh sợ 

như những cảnh giới ở địa ngục. Tất cả các cảnh giới này là do sự 

tưởng tượng nơi tâm thức, được gọi là Vô chất độc ảnh cảnh.   

 

Chỉ khi nào đạt được Chân Như, trở lại được với cái Chân Không 

Diệu Hữu bổn lai, chuyển được Thức thành Trí, A lại da thức chuyển 

thành Đại Viên Cảnh Trí thì sự vật mới hiện ra một cách như thị, hiện 

ra một cách mà không lời nói và ngôn từ nào có thể diễn tả được. Nơi 

đây, mọi nhận biết mới thật là chân hiện lượng. Và hình ảnh nào được 

nhận biết cũng đều là chân thật, đều là tánh cảnh.   

 

Duy Thức học tạm coi cái sát na đầu tiên mà ngũ căn tiếp xúc với 

đối tượng trần cảnh khi chưa có sự phân biệt của ý thức là một sự 

chiếu soi thuộc về hiện lượng. Các hình ảnh tiếp nhận được bởi ngũ 

căn được ngũ thức đưa thẳng vào A lại da thức mà không qua sự phân 

biệt của ý thức.  

Hình ảnh đó được coi như chưa bị bóp méo, một hình ảnh trung 

thực, một tánh cảnh. Tánh cảnh này xẩy ra chớp nhoáng trong vô thức 

nên ý thức không thể nhận biết được, các hình ảnh được trực tiếp đưa 

thẳng vào A lại da thức.  

 

Khi đã thấy có thế giới và chúng sanh thì tánh chất của bất cứ một 

cái thấy nào cũng xuyên qua nhiều lớp mây mờ của vọng thức nên tánh 

chất của nhận thức chỉ có thể là Tợ hiện lượng. Tợ hiện lượng có thể 

là Tỷ lượng hay là Phi lượng.   



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 104 

 

 

Ví dụ khi một bông hoa vừa tiếp xúc với nhãn căn, hình ảnh của nó 

được đưa thẳng vào A lại da thức, trước khi tâm thức nhận biết nó là 

cái gì, mầu sắc và mùi vị ra sao, thì hình ảnh đó thuộc về tánh cảnh, 

tánh chất của nó thì như thị, chân thật mà Duy thức gọi là hiện lượng.  

 

Tánh chất của hình ảnh này sẽ mất đi sự chân thực và không được 

gọi là hiện lượng nữa khi ta biết nó là bông hoa hồng, khi ta biết nó đẹp 

hay xấu.  

Khi biết là bông hoa hồng và bông hoa này mầu vàng và đẹp là đã có 

sự so sánh trong tâm thức rồi nên tánh chất của cái thấy này là tỷ 

lượng. Hình ảnh bông hoa đó được đưa vào A lại da thức, xuyên qua ý 

căn (mạt na thức) và được ý thức so sánh với những chủng tử hoa 

tương tự được lấy ra từ kho tàng A lại da thức. Do đó ý thức mới biết 

cái được thấy là hoa hồng mầu vàng và rất đẹp.  

 

Nhiều khi tánh chất nhận thức biến đổi vì một sự sợ hãi hoặc mong 

cầu quá độ, lục căn và lục thức bị che phủ thêm một lớp mây dày vọng 

thức thì tánh chất của nhận thức sẽ không chính xác nữa, cảm nhận 

không đúng và so sánh cũng không đúng. Tánh chất của nhận thức 

không là hiện lượng và tỷ lượng nữa nên được xếp loại là phi lượng.   

 

Hình ảnh dây gai bị nhận lầm là con rắn và hình ảnh sóng nắng bị 

nhận lầm là hồ nước nói ở trên được coi là độc ảnh cảnh. Ở đây mặc 

dầu có sự hoạt động của nhãn căn nhưng vì quá sợ hãi hoặc quá mong 

cầu nên dữ kiện do nhãn căn đưa vào ý thức không phải là hình ảnh của 

sợi dây mà là hình ảnh con rắn do mạt na thức lấy từ a lại da thức 

chuyển đến ý thức.  

 

Hình ảnh thành Càn Thát Bà là một thí dụ về độc ảnh cảnh. Ban 

mai đánh thuyền ra biển về hướng rạng đông, nơi mặt trời đang mọc 

lên, thấy ở nơi chân trời xa hiện lên một thành phố tráng lệ huy hoàng. 

Thành phố này tan biến khi mặt trời xuất hiện và bấy giờ ta mới biết 

mê thành ảo phố Càn Thát Bà đó chỉ là ảo tưởng nơi tâm thức, do ánh 



105  Thầy TRÍ CHÂU 

 

sáng, hơi nước và các sự phản chiếu hòa hợp tạo ra. Hình ảnh thành 

phố này không đích thực là hình ảnh được thấy nơi nhãn căn mà chỉ là 

hình ảnh sai lầm do ý căn đưa lên.  

 

Trong kinh Lăng Nghiêm đức Phật nói về Độc Ảnh Cảnh này lúc 

ngài diễn tả cảnh ngủ mê nghe tiếng chầy giã gạo mà mộng là tiếng 

trống như sau: Như có người ngủ say trên giường gối, trong lúc người 

kia đang ngủ, trong nhà có người giã gạo, lầm cho là tiếng gì khác, hoặc 

cho là đánh trống, hoặc là dóng chuông. Tức ngay khi trong mộng, 

người ấy tự lấy làm lạ sao tiếng chuông lại vang lên giống như là tiếng 

cây tiếng đá. Khi ấy chợt tỉnh dậy biết là tiếng chầy giã gạo thì người ấy 

bảo người trong nhà, chính khi tôi chiêm bao lầm tiếng chầy này cho là 

tiếng chuông, tiếng trống trong chùa.  

 

Trong trường hợp trên vì mê ngủ nên cảm giác do nhĩ căn nhận 

được chỉ có tánh chất mơ hồ và tiếng động được Ý thức phân biệt là 

tiếng động sai lầm do A lại da thức đưa lên Ý căn.  

 

Tất cả tánh chất phức tạp của duyên, cảnh và lượng nêu trên chỉ 

nhằm đưa ra một vài đặc tính căn bản của nhận thức nơi tâm thức. Nếu 

cứ tiếp tục chia chẻ ra nữa thì ta cũng có thể tạo ra một rừng những 

danh từ, những khái niệm, định nghĩa và tỷ dụ. Những sự phân chia và 

những thí dụ đưa ra chỉ có tánh chất tương đối cốt để làm sáng tỏ phần 

nào các tánh chất phức tạp của nhận thức để ta có một khái niệm về 

một số danh từ dùng trong Duy Thức Học mà thôi. Vì thế chúng ta cũng 

đừng nên chấp vào đó để tránh trở ngại cho việc nghiên cứu và tu tập.  

 

Một lần nữa cần nhấn mạnh rằng tất cả những ngôn từ và hình ảnh, 

tất cả những gì ta có thể hình dung ra được, thấy được, tưởng tượng ra 

được, hiện ra trong khi tỉnh và khi mê chỉ là biểu hiện của tâm thức và 

là như huyễn. Tánh cách chân thực của nó chỉ được nhận ra khi Thức 

chuyển thành Trí, khi A lại da thức chuyển thành Đại Viên Cảnh Trí. Khi 

ấy các đối tượng sẽ hiện ra như thị như hình ảnh hiện trên mặt gương 

sáng.  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 106 

 

Hãy đọc một vài câu kệ trong kinh Hoa Nghiêm:  

 

Tất cả đều như huyễn  

Huyễn làm hình nam nữ  

Và voi, ngựa, trâu, dê  

Nhà, cửa, núi, suối, ao  

Vườn, rừng cùng bông trái  

Vật huyễn không tri giác  

Cũng không có trụ xứ  

Rốt ráo tướng tịch diệt  

Chỉ theo phân biệt hiện  

Bồ tát được như vậy  

Thấy khắp các thế gian  

Tất cả pháp hữu, vô  

Thấu rõ đều như huyễn.  

 

–o0o–  

 

CHƯƠNG IX: CĂN THÂN VÀ THẾ GIỚI  

 

Con người và tất cả mọi loài chúng sanh trong thế giới và vũ trụ này 

đều là ảnh hiện của các chủng tử và hiện hành nơi A lại da thức đã 

được huân tập, tăng trưởng, chín mùi, duyên khởi chuyển biến mà hình 

thành. Cá nhân của mỗi chúng sanh trong thế giới này là biểu hiện của 

nghiệp báo của tự thân, là quả báo do những nghiệp riêng của từng 

chúng sanh đó tạo nên. Thế giới và mọi loài là quả báo chung của tất cả 

những gì hiện hữu trong thế giới này. Vì quả báo chung mà có thế giới 

và chúng sanh hiện hữu quanh ta. Vì quả báo riêng mà mỗi chúng sanh 

có những hình thể, đời sống và tâm tư khác nhau.  

 

Trong thế giới hiện tại mọi sự cứ lưu chuyển tiếp nối sanh diệt 

tương tục. Mặt trời hiện lên chiếu sáng hư không u minh, trái đất cứ 

việc quay và sáng tối cứ thay nhau tiếp diễn; gió mưa, nóng lạnh, bão 



107  Thầy TRÍ CHÂU 

 

tố, tuyết rơi, bốn mùa xuân hạ thu đông cứ diễn biến liên tục; sinh vật 

và cỏ cây cứ sinh sôi tăng trưởng, đâm trồi nẩy mộng và đâm hoa kết 

trái.  

 

Thế giới khi đã hiện thành là thế giới hữu chất, là thế giới vật chất 

hữu hạn, là thế giới do tâm cấu nhiễm chuyển biến, là thế giới không tự 

có, là thế giới không tự hiện hữu, là kết quả của những nhân duyên 

trùng trùng duyên khởi, nương nhau mà hiện hữu, là thế giới mà Duy 

thức gọi là Đới Chất Cảnh.   

Những cảnh giới đới chất đó hình như hiện hữu ngoài tâm và có 

thực thể vì chúng ù lỳ và thô trược khiến cho người bình thường không 

thể tin được chúng chỉ là chuyển biến của tâm thức. Anh và tôi, tất cả 

chúng sanh và thế giới này rõ ràng hiện hữu. Rõ ràng trái núi này là trái 

núi, rõ ràng dòng sông kia là dòng sông. Tôi thấy được anh và anh thấy 

được tôi. Cả anh và tôi đều thấy trái núi này ngăn ngại và dòng sông kia 

thì lưu chuyển.  

 

Cảnh giới đới chất này là sự chuyển biến và hóa hiện của những 

quang minh bị lưu ngại kết cấu lại thành cảnh giới thô kệch bên ngoài 

mà duy thức học gọi là thế giới trần cảnh, là thế giới cát bụi, là thế giới 

gồm sơn hà, hải địa, núi sông, cây cối và tất cả mọi loài chúng sinh y trú 

trong đó. Chúng ta là con người nhận biết được thế giới trần cảnh này 

qua cửa ngõ của năm giác quan gọi là Ngũ Căn. Ngũ căn này gồm Mắt, 

Tai, Mũi, Lưỡi và Thân là những bộ phận thô kệch bên ngoài mà duy 

thức gọi là Phù Trần Căn. Năm căn này ăn thông với năm căn ẩn tàng 

bên trong nằm trong bộ não do các dây thần kinh đi dọc theo đường 

xương sống và tỏa ra khắp châu thân. Năm căn ẩn tàng này gọi là Tịnh 

Sắc Căn hay còn được gọi là Thắng Nghĩa Căn.  

 

Ngũ căn tiếp xúc với cảnh giới bên ngoài, đưa dữ kiện tiếp xúc được 

vào tịnh sắc căn bên trong, rồi tác động vào ngũ thức. Mỗi phần của ngũ 

thức chỉ trực nhận được dữ kiện trong phạm vi hoạt động của mình. 

Nhãn thức chỉ phân biệt được hình ảnh là sáng hay tối, có mầu sắc hay 

không có mầu sắc nhưng không thể biết được hình ảnh đó là hình ảnh 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 108 

 

gì, mầu xanh hay mầu đỏ, đẹp hay là xấu. Nhĩ thức chỉ biết được động 

hay tĩnh, chứ không phân biệt được âm thanh đó là âm thanh gì, tiếng 

trống hay là tiếng chầy, êm dịu hay không êm dịu. Tỷ thức chỉ phân biệt 

có mùi hay không có mùi chứ không thể biết được mùi đó là mùi gì, 

thơm hay không thơm, mùi hương chiên đàn hay là mùi hôi của chồn 

hoang. Thiệt thức chỉ biết có vị hay không có vị chứ không phân biệt 

được vị được tiếp xúc là vị gì, là vị ngọt của mật hay vị đắng của thuốc. 

Thân thức chỉ biết có xúc chạm hay không xúc chạm chứ không thể biết 

đó là đó là trơn hay nhám, là sự xúc chạm của da thịt hay của nhung 

lụa.  

 

Ngay sát na đầu tiên, các dữ kiện này được đưa ngay vào A lại da 

thức.  

Sau đó là tác dụng của Mạt na thức, còn được gọi là Ý căn. Ý căn 

quay vào A lại da thức lục tìm các chủng tử tương ưng với các dữ kiện 

nhận được. Khi này Ý thức được tác động, tập trung các dữ kiện của 

Ngũ thức lại so sánh với các dữ kiện do Mạt na thức lấy ở A lại da thức 

ra mà biết được đó là hình ảnh gì, âm thanh, mùi vị và xúc chạm ra sao; 

rồi khởi ra phân biệt yêu hay ghét, thích hay không thích.  

 

Các cảm giác và nhận thức của Ý thức này lại được đưa vào Ý căn 

rồi lại huân tập vào A lại da thức thành một chủng tử mới làm tăng 

thượng duyên cho các chủng tử có sẵn trong A lại da thức. Cứ thế các 

chủng tử mới cũ cứ tương sanh, tương duyên làm nhân quả cho nhau, 

trùng trùng duyên khởi cho đến khi đầy đủ nhân duyên thì chuyển biến 

và hiện khởi thành một căn thân khác trong một thế giới khác khi căn 

thân hiện tại này bị suy yếu và hủy hoại.  

 

Tùy theo nghiệp lực của những cộng nghiệp và biệt nghiệp mà tâm 

thức chuyển biến và hiện khởi thành căn thân trong một thế giới thuộc 

tam giới.  

Thế giới này có thể là một thế giới trong cõi Dục, là một cõi trời 

trong cõi Sắc hay trong cõi Vô Sắc.  

 



109  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Dù là một căn thân trong thế giới nào đi nữa thì cảnh giới chánh 

báo và y báo đó cũng đều là cảnh giới đới chất. Cảnh giới đới chất là 

cảnh giới bị lưu ngại và có ngằn mé mà sự khác biệt giữa các cõi chỉ là ở 

mức độ nhiễm ô trọng trược hay vi tế chứ không còn thanh nhẹ và 

uyên nguyên, không ngằn mé như cảnh giới của bản tánh Chân tâm.  

 

Trong cảnh giới đới chất đó, không có gì là có tự tánh riêng biệt. 

Mọi sự đều do thất đại gồm đất, nước, gió, lửa, không đại, kiến đại và 

thức đại nương nhau mà xoay vần chuyển hiện. Mọi sự, mọi vật hiện 

hữu là do những cái không phải là nó tạo nên. Tất cả đều là y tha khởi.   

 

Y tha khởi có nghĩa là do cái khác mà sanh khởi ra. Hãy nghe mẫu 

đối thoại giữa vua Di Lan Đà, một vị vua gốc Hy Lạp cai trị vùng Tây 

Bắc Ấn và tỳ kheo Na Tiên vào khoảng hơn 200 năm trước tây lịch. Vua 

hỏi:  

- Đại đức pháp danh là gì?  

- Người ta gọi bần tăng là Na Tiên, nhưng đó chỉ là tên suông đặt ra 

để phân biệt người nọ và người kia chứ thật ra trong cái đó không có gì 

là bần tăng hay cái gì của bần tăng.  

- Người đáp trẫm đây không phải Na Tiên sao?  

- Không phải.  

- Thế thì ai là Na Tiên? Tóc trên đầu ngài phải là Na Tiên không?  

- Không phải.  

- Mặt mày, da thịt của người đứng trước trẫm phải Na Tiên không?  

- Không phải.  

- Mắt tai mũi lưỡi thân ý của ngài cũng không phải Na Tiên sao?  

- Không phải.  

- Ngoài các thứ đó có phải là Na Tiên không?  

- Không phải.  

- Thế sao lúc nẫy Đại đức nói người ta gọi ngài là Na Tiên, vậy là Đại 

đức đã nói dối?  

Tỳ kheo Na Tiên chậm rãi đáp:  

- Tâu Đại vương! Chẳng hay Đại vương đến đây bằng gì?  

- Trẫm đi bằng xe.  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 110 

 

- Tâu Đại vương! Ngài nói đến đây bằng xe, điều đó có thật không?  

- Trẫm nói thật.  

- Vậy xin chỉ rõ cho bần tăng cái xe của Đại vương. Cái gọng xe này 

phải là xe không?  

- Không phải.  

- Trục, bánh xe, thùng xe, dây kéo có phải là xe không?  

- Không phải.  

- Các thứ ấy gom lại có phải là xe không?  

- Không phải.  

- Ngoài các thứ đó có thứ khác không dính dáng gì đến các thứ ấy 

gọi là xe chăng?  

- Không phải.  

Tỳ kheo Na Tiên ngưng một lúc rồi nói tiếp:  

Vậy lúc nẫy Đại vương nói với bần tăng là ngài đến đây bằng xe. 

Điều này cũng đáng ngờ vực lắm.  

 

Qua câu chuyện trên ta đã thấy rõ Na Tiên cũng như cái xe chỉ là 

những tên gọi suông chứ không có người và xe thật. Tất cả vũ trụ này 

gồm núi sông, biển cả, nhà đất, người và vật cũng đều không thật có, 

chúng chỉ là giả tướng giữa những mối tương quan, tương duyên của 

những gì không phải là chính nó.  

 

Sở dĩ có tôi là vì có anh, vì nếu không có anh thì sao có cái gọi là tôi.  

Thế giới này gọi là thế giới vì có tôi và có anh trong đó, vì nếu không 

có tôi và anh trong đó thì làm sao biết rằng có thế giới. Bóng tối có 

được là vì có ánh sáng và ngược lại ánh sáng hiện hữu là do có bóng tối. 

Vì nếu lúc nào cũng sáng thì cái tên gọi ánh sáng chẳng có ý nghĩa gì và 

ngược lại lúc nào cũng không có ánh sáng thì chữ bóng tối cũng không 

gây nên một ý niệm gì.  

Vì thế mà nói tất cả đều là huyễn mộng và không có tự tánh. Tất cả 

đều là quy ước và đều chỉ là sự chuyển hiện từ chân tâm khi bị vọng 

niệm làm vẩn đục ví như nước sông bị đục ngầu vì đất bùn dấy động.  

 



111  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Tất cả những giả dối, những huyễn ảo biến hiện của tâm thức cứ 

chuyển biến tiếp diễn không ngừng, vật chiếu soi trở thành bị chiếu soi, 

năng thành sở, sở thành năng; được tô đậm và hằn sâu vào nơi A lại da 

thức khiến chúng không phải thật mà được nhận biết là thật có, không 

có bản ngã mà thấy là có bản ngã, sát na sanh diệt và không có tự tánh 

mà tưởng là thường còn và có thật thể.  

 

Không những thế mà cảnh giới đới chất đó nhiều khi còn bị bao 

trùm thêm bởi những mê lầm do sự tán loạn thần kinh khi quá mong 

cầu hay khi quá sợ hãi, khi tưởng tượng và xét đoán sai lầm. Thí dụ như 

khi đi trong đêm tối ở nơi hoang vắng, có thể vì sợ hãi mà nhìn lầm sợi 

dây thành con rắn hoặc bóng cây thành ma quỷ; khi khát nước trong sa 

mạc, vì lòng khao khát mong cầu mà tưởng ánh nắng phản chiếu nơi xa 

là hồ nước. Có khi vì tu tập quá ráo riết và với một cái tâm quá mong 

cầu thì các hình ảnh của Tiên Nữ, các vị Trời, hay các vị Bồ Tát và đôi 

khi ngay cả hình ảnh của Phật và Thiên Ma cũng có thể hiện ra trong 

tâm khi đang thiền tập, khi ngủ mê hay khi bị hôn trầm.  

 

Tất cả mọi hiện tượng hình như cứ tự nhiên sanh trưởng tiếp nối 

một cách liên tục, ví như hạt giống nẩy mầm, tăng trưởng thành cây; 

cây đâm nhánh, trổ lá, nở hoa, ra trái rồi tàn tạ khiến chúng ta có cảm 

tưởng như mọi vật cứ tự nhiên sanh ra. Thực ra tất cả các hiện tượng 

trong vũ trụ đều từ tâm sanh ra và đều nương nhau mà có, cái này có 

thành ra cái kia có, cái này diệt thì cái kia diệt hoặc cái này sanh thì cái 

kia diệt và cái này diệt thì cái kia sanh, không cái gì có tự tánh riêng 

biệt. Tất cả đều tùy duyên, sanh trưởng, tương sanh, tương diệt, tương 

tục, tương tức. Không có gì là thường còn và tất cả đều bị chi phối bởi 

mười hai nhân duyên, bởi thành trụ hoại không và bởi sanh lão 

bệnh tử.   

 

Khi nhận rõ được các pháp là không thật, là như huyễn, chỉ là 

những biến hiện nơi tâm thức rồi quyết tâm tu tập Thiền Quán hầu trở 

về với cái Chân Thật Uyên Nguyên Bản Hữu xa xưa thì lúc đó là lúc biết 

được con đường tu. Như đứa con bị lạc đã lâu, nay thấy được con 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 112 

 

đường trở về mái nhà xưa. Biết được như vậy gọi là kiến đạo. Bậc kiến 

đạo là bậc bồ tát đệ nhất địa, bậc sơ địa bồ tát, bậc đã biết được con 

đường phải đi và nhất quyết nguyện tu hành bất thối chuyển để đạt 

được giải thoát.  

 

Từ giai đoạn kiến đạo cho đến khi được giải thoát thì hành giả phải 

qua 12 quả vị. Từ Sơ địa Bồ tát đến Thất địa Bồ tát; sau đó tới quả vị 

Bất động địa tức Bát địa Bồ tát, tương đương với quả vị A La Hán của 

tiểu thừa. Từ quả vị này mà tiếp tục tu trì Vô Phân Biệt Trí diệt trừ 

được Phiền Não Chướng và Sở Tri Chướng sẽ tiến đến Thập địa Bồ tát, 

rồi tới bậc Đẳng Giác. Tới địa vị Đẳng Giác rồi tiếp tục tu trì, khởi được 

Kim Cương Dụ Định thì đạt tới bậc Cứu Cánh Diệu Giác tức là thành 

Phật.  

Khi này thì Tiền ngũ thức chuyển thành Thành Sở Tác Trí, Ý thức 

thành Diệu Quan Sát Trí, Mạt na thức thành Bình Đẳng Tánh Trí, A 

lại da thức thành Đại Viên Cảnh Trí. Lúc này cảnh giới chân thật của 

tánh Viên Thành Thật mới hiển bày. Tất cả mọi cảnh giới đều là Biển 

Trí Huệ Bát Nhã, là Chân Không Diệu Hữu, là Như Lai Tạng, là Chân 

Như, là Thật Tánh, là Chân Tâm thường còn viên mãn vượt khỏi tất cả ý 

niệm về không gian và thời gian, tất cả đều tròn đầy và vô ngại tức tất 

cả đều Viên Dung Vô Ngại.  

 

Trong phẩm Ly Thế Gian của kinh Hoa Nghiêm bồ tát Phổ Hiền đã 

giảng giải về Viên Dung Vô Ngại như sau:  

 

Chư Phật tử! Đại Bồ Tát có mười Vô Ngại Dung: Chúng sanh vô ngại 

dung, Quốc độ vô ngại dung, Pháp vô ngại dung, Thân vô ngại dung, 

Cảnh vô ngại dung, Thần thông vô ngại dung v.v…  

Chư Phật tử! Thế nào là Quốc độ Vô ngại dung? Là đem tất cả vào 

một cõi, Vô ngại dung. Là đem tất cả cõi vào một lỗ chân lông, Vô ngại 

dung. Là một thân ngồi kiết già đầy khắp tất cả cõi, Vô ngại dung. Là 

trong một thân biến hiện tất cả cõi, Vô ngại dung…  

Chư Phật tử! Thế nào là Thân Vô ngại dung? Là đem tất cả thân 

chúng sanh vào thân mình, Vô ngại dung. Là đem thân mình vào thân 



113  Thầy TRÍ CHÂU 

 

tất cả chúng sanh, Vô ngại dung. Là đem một thân đầy khắp tất cả pháp 

tam thế thị hiện cho chúng sanh, Vô ngại dung. Là một thân thị hiện vô 

biên thân nhập tam muội, Vô ngại dung. Là nơi một thân thị hiện thân 

đồng số chúng sanh thành cảnh giác, Vô ngại dung…  

Chư Phật tử! Thế nào là Thần lực Vô ngại dung? Là đem bất khả 

thuyết thế giới vào một vi trần, Vô ngại dung. Là trong một vi trần hiện 

khắp pháp giới tất cả cõi Phật, Vô ngại dung. Là đem nước tất cả đại hải 

để vào một lỗ chân lông qua lại cùng khắp mười phương thế giới mà 

không làm xúc não chúng sanh, Vô ngại dung. Là đem bất khả thuyết 

thế giới nạp trong thân mình thị hiện tất cả việc làm do sức thần thông, 

Vô ngại dung. Là dùng một sợi lông buộc bất khả số núi Kim cang, núi 

Thiết vi cầm đi du hành tất cả thế giới chẳng làm cho chúng sanh có 

lòng kinh sợ, Vô ngại dung. Là đem bất khả thuyết kiếp làm một kiếp, 

một kiếp làm bất khả thuyết kiếp, trong đó thị hiện các sự thành hoại 

sai biệt mà chẳng làm cho chúng sanh có lòng kinh sợ, Vô ngại dung…  

 

Ở đoạn kinh Hoa Nghiêm trên, cần để ý là các vị Đại Bồ Tát thị hiện 

thần thông vô ngại dung thì không bao giờ làm xúc não và kinh sợ 

chúng sanh, các vị ấy không bao giờ để lộ cho chúng sanh biết mình là 

Bồ tát, là mình có thần thông. Rải rác trong các kinh điển và trong các 

luận giải của các vị Tổ sư cho thấy rằng khi bị lộ hình tướng thì các vị 

Bồ tát thường chạy biến mất không để lại tung tích. Các vị chỉ thị thố 

thần thông để gây tín tâm sâu đậm trong chúng sanh rồi sau đó thị hiện 

tịch diệt, mục đích để thắp sáng ngọn đuốc Phật pháp hầu chánh pháp 

được duy trì dài lâu. Có vị thị hiện bay lên hư không xong ngồi kiết già 

hoặc trồng cây chuối để đầu xuống đất chân lên trời mà tịch diệt. Có vị 

để lại Chân thân bất hoại mà di tích bây giờ vẫn còn để lại như các ngài 

Huệ Năng, Hám Sơn và Đơn Điền tại chùa Nam Hoa bên dòng sông Tào 

Khê của Trung Hoa hay các ngài Vũ Khắc Minh và Vũ Khắc Trường tại 

chùa Đậu thuộc tỉnh Hà Tây của Việt Nam.  

 

Để kết thúc chương này xin chép ra vài lời kệ trong kinh Hoa 

Nghiêm:  

Tất cả quốc độ rộng vô biên  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 114 

 

Như ảnh, như huyễn, như dương diệm  

Mười phương chẳng thấy từ đâu sanh  

Cũng không có chỗ đi và đến  

Diệt, Hoại, Sanh, Thành xoay vần mãi  

Trong cõi hư không chẳng tạm dừng  

Tất cả do Nguyện lực thanh tịnh  

Cũng do Nghiệp lực chỗ giữ gìn…  

 

–o0o–  

 

CHƯƠNG X: BẤT TƯƠNG ƯNG HÀNH PHÁP  

 

Trước khi bàn về Bất Tương Ưng Hành Pháp, những pháp không 

thuộc về Tâm và cũng không thuộc về Sắc, chúng ta hãy thử ôn lại khái 

quát về các chương trước.  

 

Như các chương trên có nói, chỉ vì một niệm vô minh mà Tâm Thể 

uyên nguyên ban đầu bị khuấy động chuyển biến thành tâm thức với 

những vọng kiến phân biệt và chiếu soi. Những phân biệt và chiếu soi 

đó khởi sanh ra các chủng tử và hiện hành. Chủng tử và hiện hành đó 

cứ trùng trùng điệp điệp, tương sanh, tương duyên làm duyên khởi cho 

vô lượng các chủng tử và hiện hành khác với đủ mọi tánh chất, thiện có, 

ác có và có cả không thiện lẫn không ác. Những hạt giống chủng tử và 

hiện hành này cứ quay cuồng, làm nhân duyên cho nhau mà tăng 

trưởng, sanh diệt không ngưng nghỉ, tạo nên vô số những chủng tử 

nghiệp. Những hạt giống nghiệp mạnh thì ngoi lên trên, những hạt 

giống nghiệp nhẹ thì bị đè xuống dưới trong mảnh đất tâm thức.  

 

Tâm Thể uyên nguyên ban đầu bị vẩn đục, chuyên biến thành Tâm 

Thức với các Tâm Vương cùng các Tâm Sở liên hệ. Các thức Tâm vương 

và Tâm Sở lại tiếp tục quấn quýt lấy nhau, tiếp tục chiếu soi vào các 

chủng tử và hiện hành, làm cho chúng tăng trưởng và trở nên càng 

ngày càng hiện đậm nét thêm, khiến tâm thức càng ngày càng vẩn đục 



115  Thầy TRÍ CHÂU 

 

và trở nên ngăn ngại, không còn thanh nhẹ, cho đến khi hội đủ tất cả 

những yếu tố về nhân duyên và thời gian thì chín mùi chuyển biến dị 

thục thành căn thân và thế giới.  

 

Tâm Vương và Tâm sở thuộc về các pháp liên quan đến vấn đề tâm 

linh tinh thần gọi là tâm pháp, là các pháp thuộc về tâm.  

 

Có tám thức Tâm vương là: A lại da thức, Mạt na thức, Ý thức và 

Tiền ngũ thức. Mỗi Tâm vương này lại có những Tâm sở tương ưng đi 

kèm như những vị vua có quân thần đi theo. Các Tâm sở này có nhiều 

hay ít là tùy theo chúng thuộc loại Tâm vương nào, nhưng tất cả không 

ngoài 51 thứ.  

Năm mươi mốt thứ tâm sở này gồm có: 5 biến hành, 5 biệt cảnh, 11 

thiện pháp, 6 căn bản phiền não, 20 tùy phiền não, và 4 tâm sở bất 

định.  

 

Căn thân và thế giới thuộc về sắc pháp, là các pháp liên quan đến 

các hiện tượng vật chất. Sắc pháp có 11 pháp gồm có 5 căn nhãn, nhĩ, 

tỷ, thiệt, thân (không kể ý căn vì nếu coi nó là Mạt na thức thì nó thuộc 

về tâm vương, nếu coi nó như bộ óc thì nó là tịnh sắc căn nằm bên 

trong, không lộ ra nên không tính) và 6 trần sắc, thanh, hương, vị, xúc, 

pháp.  

 

Ở cõi Dục chúng sanh có đầy đủ ngũ căn và ngũ thức nên dùng đoạn 

thực để duy trì mạng sống. Chư thiên ở cõi trên không dùng đoạn thực 

để duy trì mạng căn. Cõi Sơ Thiền chỉ còn ba thức nhãn, nhĩ và thân 

(không có tỷ và thiệt). Từ cõi Nhị Thiền trở lên thì năm thức trước 

không hiện hành nữa vì từ đây trở đi chư thiên đã xa rời các cảnh thô 

chướng, vào được định cảnh vắng lặng và có thể dùng ý thức để duy trì 

mạng sống (ý sanh thân).  

 

Ở cõi Dục có đủ mọi loài chúng sanh. Có loài nhỏ ly ty như những hộ 

trùng nằm trong thân thể của loài người hay trong thân thể của các loài 

chúng sanh khác, chúng nương dựa vào những thân thể ấy mà sinh 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 116 

 

sống, lấy đó làm nơi nương tựa, làm nơi y báo. Nếu là hộ trùng nương 

dựa trong các thân căn của loài ruồi muỗi thì cái thế giới y báo ruồi 

muỗi này đối với các hộ trùng nẩy nở và sinh sống trong đó cũng vĩ đại 

ví như trái đất và vũ trụ của cõi Diêm phù đề này đối với loài người.  

 

Có những loài nương vào các cây cỏ hoặc gỗ đá, có những loài ma 

quỷ sống vất vưởng, nương vào các hang miếu và các mồ mả. Có các 

loài bị giam hãm, kìm kẹp trong mười sáu tầng địa ngục nóng lạnh ở 

phía dưới châu Diêm Phù Đề, phía dưới các dẫy núi Thiết Vi. Có các chư 

thiên trong các cõi trời tứ thiên do bốn vị Tứ Thiên Vương cai quản ở 

các cõi trời bao quanh lưng chừng núi Tu di, hay các vị ở trong các tầng 

trời cao hơn, tỷ như cõi trời tam thập tam thiên, cai quản bởi trời Đế 

thích ngự trị nơi trung tâm trong cung trời Đao lợi trên đỉnh núi Tu di. 

Cao hơn nữa là các chư thiên ở cung trời Dạ Ma, Đâu Suất, Hóa Lạc, Tha 

Hóa Tự Tại. Tất cả gọi chung là cõi Dục vì còn có dục ái dâm.  

 

Bây giờ chúng ta bàn đến bất tương ưng hành pháp, là những pháp 

không thuộc về Tâm pháp và cũng không thuộc về Sắc pháp.  

 

Duy thức học chia bất tương ưng hành pháp ra làm 24 món. Ta hãy 

ráng học tên của 24 món này rồi sẽ từ từ bàn đến chúng sau. 24 món 

bất tương ưng là: đắc, mạng căn, chúng đồng phận, dị sanh tánh, vô 

tưởng định, diệt tận định, vô tưởng báo, danh thân, cú thân, văn thân, 

sanh, trụ, lão, vô thường, lưu chuyển, định vị, tương ưng, thế tốc, thứ đệ, 

thời, phương, số, hòa hợp tánh và bất hòa hợp tánh.   

 

Những nghiệp nhân đã tạo ra trong kiếp trước và những nghiệp 

nhân lưu lại từ vô thủy làm nhân duyên cho nhau, tăng trưởng và chín 

mùi tương ưng với cộng nghiệp của loài nào thì thần thức khi rời chánh 

báo cũ sẽ bị cuốn hút đến thế giới cộng nghiệp của loài mới này. Thần 

thức khi sắp rời thân trung ấm sẽ cảm thấy rất hãi hùng và kinh sợ vì 

bóng tối và những vang động làm chấn động tâm tư nên khi vừa thấy 

ánh sáng ở phía trước thì gia tốc xâm nhập vào như thiêu thân đâm đầu 



117  Thầy TRÍ CHÂU 

 

vào lửa. Đó là diễn trình của một chuyển biến đến thế giới cộng nghiệp 

mới, khởi đầu cho một quả báo mới  

tức là bắt đầu một dòng nghiệp mới với một căn thân mới. Sự bắt 

đầu có một căn thân mới đó gọi là đắc và căn thân có được trong kiếp 

sống mới này gọi là mạng căn.  

 

Thần thức là tâm thể bị lưu ngại mà chuyển biến liên tục trong ba 

cõi và sáu đường. Ba cõi và sáu đường tiếng Hán Việt gọi là là tam giới 

và lục đạo.  

Tam giới gồm dục giới, sắc giới và vô sắc giới. Lục đạo là sáu cõi 

gồm trời, người, a tu la, ngạ quỷ, súc sanh và địa ngục.  

 

Nếu nghiệp báo được làm người thì thần thức bị thu hút và chiêu 

cảm đến cái thế giới cộng nghiệp của loài người, là thế giới mà chúng ta 

đang hiện hữu. Khi này những tia sáng rực rỡ lóe lên để thần thức 

nương theo đó mà gá vào như đã nói ở các chương trước là những tia 

sáng phát sinh do sự giao cấu cọ sát của đôi nam nữ.  

 

Sự cấu kết và hòa hợp giữa tinh trùng trong tinh dịch của người 

nam và huyết dịch nơi noãn sào của người nữ cùng với thần thức gá 

vào đó đã tạo nên căn thân của kiếp này. Nghiệp báo là nhân, thần thức, 

tinh trùng và huyết dịch là duyên. Khi đủ điều kiện tăng trưởng thì 

chuyển hiện thành căn thân loài người tức là đắc được mạng căn của 

loài người. Thần thức của loài người được chia làm bốn thứ Sanh hữu, 

Bản hữu, Tử hữu và Trung hữu.   

 

Khi tạo ra nghiệp thì có thiện có ác. Nghiệp thiện thì sanh vào ba 

đường lành gồm trời, người, a tu la. Nghiệp dữ thì sanh vào ba đường 

ác gồm ngạ quỷ, súc sanh và địa ngục. Nhưng những mạng căn đã đắc 

được này thì không phải là thiện cũng không phải là ác, thiện hay ác là 

những suy nghĩ và hành động của mỗi một loài sau khi có được mạng 

căn đó.  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 118 

 

Khi đã đắc được mạng căn rồi thì tâm thức không còn ở trong thể 

uyên nguyên thanh tịnh nữa. Cho dù đắc được mạng căn ở cõi trời Vô 

Sắc Giới, không còn có cái sắc thân ù lỳ thô kệch như Dục giới, thì tâm 

thức vẫn còn những ô nhiễm vi tế nên các quang minh nơi tâm thể vẫn 

còn bị lưu ngại. Vì vẫn còn lưu ngại nên vẫn còn cái nhân vi tế của 

tham, sân và si nên vẫn còn tạo nghiệp và do đó vẫn còn sanh diệt luân 

hồi.  

 

Trong kinh có kể câu chuyện một vị tu thiền phi tưởng phi phi 

tưởng, khi gần chứng quả bị phiền não vì các tiếng động gây ra bởi các 

loài cá phóng lên và phóng xuống ở ven suối và các loài chim bay nhảy, 

kêu hót ở chung quanh, đã nổi lên một niệm sân hận là muốn sát hại tất 

cả các loài chim và cá đó, nên sau này khi đã hết thọ mạng ở cõi trời phi 

tưởng phi phi tưởng thuộc Vô sắc giới thì bị luân hồi trở lại làm kiếp 

phi ly, một loại chồn biết bay bắt được cả cá dưới nước lẫn chim trên 

trời.  

 

Trở lại việc đắc được mạng căn ta sẽ thấy trong cùng một cõi tỷ dụ 

như trên trái địa cầu, nơi chúng ta đang sinh sống có rất nhiều loài 

chúng sinh.  

Nào là loài người, loài trâu bò, sư tử, hươu nai, loài chim, loài cá, 

loài rắn rít, côn trùng, loài cỏ cây và gỗ đá cùng những ma quỷ, thần 

hoàng ở các hang miếu, v. v… Nếu cùng có một cộng nghiệp chung thì 

sanh cùng một loài thí dụ như cùng loài người, cùng loài trâu, cùng loài 

hươu. Cùng chung một loài với nhau thì gọi là chúng đồng phận. Loài 

người do thai sanh và sống nhờ ăn uống và hít thở không khí trên mặt 

đất, loài cá do noãn sanh sống ở dưới nước, ăn các rong rêu và sinh vật 

ở dưới nước. Người không thể sinh sống trong nước và cá không thể 

sinh sống trên mặt đất.  

 

Tuy cùng sanh ra là người nhưng không phải ai cũng có đời sống 

vật chất và tâm linh giống nhau. Không một người nào giống in hệt 

người nào, không một người nào có cách sinh sống và tư duy giống 

người nào dù rằng là anh em sinh đôi. Mỗi người có một phần số riêng 



119  Thầy TRÍ CHÂU 

 

do nghiệp lực đã tạo ra từ thuở vô thủy, từ những kiếp trước và những 

nghiệp đang tiếp tục tạo ra.  

Chính vì thế có những người thông minh, có những người đần độn. 

Có những tài năng thiên phú về tâm linh, thi ca, âm nhạc, học thuật, y 

thuật, công xảo thuật; có những người đần độn, sanh ở nơi thật nghèo 

nàn đói khổ, có nhũng người tàn tật, có những người hung dữ tàn nhẫn 

và có những người thật từ bi nhân ái.  

 

Sở dĩ có những khác biệt như thế vì ngoài những nghiệp chung mỗi 

người còn có những nghiệp riêng rẽ khác biệt với các người khác gọi là 

biệt nghiệp. Trong cuộc sống vì mê đắm, mỗi cá nhân lại tạo cho mình 

một cá tánh hay một nhân dáng cá biệt, khác với các cá nhân khác. Có 

người nhuộm tóc mầu xanh, có người nhuộm tóc mầu đỏ, quần áo thay 

đổi nay thời trang này mốt thời trang nọ. Có người phải độn cái mũi 

cho cao lên, cắt cái má cho lúm đồng tiền, cắt cái mí mắt cho thành hai 

mí, cắt cái cằm ra cho có cằm chẻ, có những người phải cố gắng trương 

cái bằng cấp và địa vị cho người khác thấy, có những vị mặc những y 

phục đặc biệt của bác sĩ hay kỹ sư để dự những buổi họp mặt mà không 

liên can gì đến nghề nghiệp, v.v…  

 

Ngoài ra người ta còn bầy đặt ra các lễ lạc, các cuộc vui chơi, ca hát, 

nhảy múa, hội hè, cờ bạc, ăn uống, rượu chè để suốt đời mê say, đắm 

đuối với những giả dối mà không biết tất cả chỉ là huyễn hóa không 

thường hằng.  

 

Mọi người đều tham đắm chạy đua theo những huyễn hóa ngoài đời 

mà quên cái chân thật nên càng ngày càng xa rời chân tâm và chịu quả 

khổ đau lặn hụp trong sanh tử luân hồi. Tánh chất của những chạy theo 

đua đòi, khoe khoang, nắm giữ, tìm kiếm đã làm con người càng ngày 

càng đi sâu vào tăm tối mờ mịt khiến lạc mất đường về và xa rời chân 

tánh đó gọi là dị sanh tánh.  

 

Dị sanh là tiếng Trung Hoa có nghĩa là phàm phu. Dị sanh tánh là 

tính chất của phàm phu bị vô minh phiền não che bít, khiến đắm say 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 120 

 

trong những giả dối và chìm đắm trong Sanh Tử Luân Hồi. Tánh chất 

này ngược với tánh chất hướng thiện, luôn muốn đạt đến cái tinh hoa, 

cái chân thiện mỹ của các hàng Thánh Hiền.  

 

Phàm phu ngoại đạo tu tập vô tưởng định, diệt tất cả tâm tưởng, 

khi mạng chung được hưởng quả vô tưởng báo, sanh lên cõi Trời Vô 

Tưởng thuộc Sắc Giới thì được thọ mạng dài lâu nhưng vì hãy còn 

những phiền não vi tế nên vẫn còn bị ràng buộc trong sanh tử luân hồi. 

Xin nhắc lại là 9 từng trời trong cõi Tứ Thiền thuộc Sắc giới gồm có: 

trời Vô Vân, trời Phước Sanh, trời Quảng Quả, trời Vô Tưởng, trời Vô 

Phiền, trời Vô Nhiệt, trời Thiện Kiến, trời Thiện Hiện và trời Cứu Cánh.   

 

Các bậc Thanh văn và Duyên giác khi chưa đạt đến bậc Hữu Đảnh 

tức bậc cao nhất trong Tứ Thiền Thiên tức là chưa đến được cõi trời tột 

cùng Sắc Cứu Cánh thuộc Sắc Giới thì dù nhập được diệt tận định tức là 

nhập được cái định trong đó không còn có thọ và tưởng nữa nhưng khi 

xuất định thì các chủng tử ô nhiễm vi tế vẫn tác động trở lại. Do đó vẫn 

còn bị quả báo sanh tử luân hồi.  

 

Chỉ có các vị Bồ tát đệ bát địa và các vị A La Hán mới diệt được hai 

chướng về ngã và pháp. Ở quả vị này các chủng tử ô nhiễm và các phiền 

não mới bị loại trừ và do đó các vị đó mới ra khỏi Tam giới, thoát được 

sanh tử luân hồi. Sự thật thì các vị này vẫn còn một chút kiết sử thật vi 

tế. Trừ phi các vị này nhất quyết phát bồ đề tâm, nguyện trên cầu Phật 

đạo, dưới cứu giúp chúng sanh, khởi Vô Phân Biệt Trí tiếp tục tu trì 

vượt được bậc Bồ tát thập địa đến bậc Đẳng Giác, vào được Kim Cang 

Dụ Định, đạt quả vị Diệu Giác tức thành Phật thì các chướng ngại vi tế 

của phiền não và sở tri chướng mới hoàn toàn bị hủy diệt.  

 

Khi thọ thân làm người thì ta đã xa rời cái tâm thể thanh tịnh uyên 

nguyên xa xưa, thấy có sự chia cắt giữa ta và thế giới bên ngoài. Chúng 

ta bắt đầu mò mẫm tìm hiểu các sinh vật cùng các hiện tượng trong 

quốc độ, không gian và thế giới mà ta đang sinh sống. Loài người phân 

biệt và đặt tên cho mỗi sự vật, dùng ngôn từ và ký hiệu để diễn tả các 



121  Thầy TRÍ CHÂU 

 

sự vật cùng những tánh chất và tình cảm liên quan. Từ đó từng nhóm 

người phát minh ra ngôn ngữ và chữ viết để liên lạc với nhau. Đó là 

nguyên nhân sự thành lập danh thân, cú thân và văn thân.   

 

Danh thân là tên hay là danh từ, gồm danh từ đơn và danh từ kép.  

 

Cú thân là câu nói do nhiều danh thân họp lại. Câu nói thì có câu 

ngắn và câu dài.  

 

Nhiều câu họp lại thành văn thân, tức là thành một câu chuyện, 

một vấn đề.  

 

Khi đã đắc mạng căn là ta đã xa rời cái thể rỗng rang, thanh nhẹ và 

không lưu ngại của Tâm thể uyên nguyên xa xưa, ta bị chi phối bởi 

hoàn cảnh chung quanh, chi phối bởi luật tuần hoàn của vũ trụ, không 

còn được tự tại nữa. Khi đắc cái căn thân thô kệch, ù lỳ này thì ta đã bị 

dòng nghiệp lực của vọng tưởng đưa đẩy xa rời chân tâm. Ta đã bị lôi 

kéo vào cái vòng luẩn quẩn của nhân duyên, của Sanh Trụ Dị Diệt mà 

Duy Thức gọi là sanh, trụ, lão và vô thường.   

 

Sanh tức là khởi sanh một dòng nghiệp lực, là lúc đắc được cái 

mạng căn mới.  

 

Trụ là thời gian tăng trưởng từ khi đắc được mạng căn cho đến khi 

trưởng thành qua các giai đoạn của thời ấu thơ, đồng tử, thiếu niên và 

đến tuổi thành niên ví như mũi tên từ lúc bắn lên trời cho đến khi hết 

đà hoặc một bông hoa từ khi là nụ hoa cho đến khi nở xòe hết ra.  

 

Lão là thời gian suy thoái của một kiếp người, là thời lão niên, khi 

thể xác không còn tráng kiện nữa, khi mà bệnh tật kéo đến, khi mà thân 

thể không còn tương ưng với tinh thần nữa ví như đóa hoa đã nở hết và 

đang héo tàn dần hoặc như mũi tên hết đà đang rơi xuống.  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 122 

 

Vô thường ở đây là lúc chấm dứt mạng căn, là khi thân xác rã rời, 

là khi ngũ ấm không còn hòa hợp nữa, là lúc thức ấm phải lìa sắc ấm, là 

lúc chấm dứt dòng sinh mệnh hiện tại để bắt đầu một dòng sinh mệnh 

mới, một quả báo mới, một dòng nghiệp lực mới.  

  

Thật ra mọi sự chuyển biến, sanh diệt liên tục không bao giờ ngưng 

nghỉ, những sanh diệt này thật là nhanh chóng, không thể ngay đó nhận 

biết được. Thật vậy, trong kiếp sống, mỗi giây phút ta đã trải qua vô 

lượng những thay đổi sanh diệt của cả thân lẫn tâm. Những sự thay đổi 

này thật âm thầm, ta không thể nhận biết được cho đến khi có một sự 

biến chuyển đột ngột như khi bị bạo bệnh hoặc khi thấy người thân đột 

ngột từ giã cuộc đời thì ta mới nhận ra có sự chuyển biến. Ngày nay 

khoa học chứng nghiệm được rằng cứ mỗi mười hai năm thì tất cả các 

tế bào trong con người sẽ thay đổi hoàn toàn. Để nói đến sự chuyển 

biến âm thầm và nhanh chóng này, duy thức có danh từ sát na sanh 

diệt. Theo nghĩa rốt ráo thì danh từ vô thường diễn tả một sự không cố 

định, không thường còn, một sự chuyển biến thay đổi liên tục.  

 

Từ thở vô thủy, khi khởi mê vọng cho tới khi đắc được mạng căn 

làm người như bây giờ là ta đã trải qua vô lượng kiếp chúng sanh. Từ 

những chúng sanh vô hình ở trên cõi trời Vô sắc, những chúng sanh có 

thân báo trang nghiêm của loài trời (phạm thiên) ở cõi trời Sắc giới, các 

thần tiên, thiên thần, a tu la, ngạ quỷ, chim cá, hổ báo, trâu bò, sâu bọ 

v.v…trong cõi Dục giới. Nói chung là ta đã ngụp lặn lưu chuyển trong 

tam giới lục đạo không biết bao nhiêu lần.  

 

Cứ sanh rồi diệt, diệt rồi sanh, trùng trùng duyên khởi, lưu chuyển 

không ngưng nghỉ. Có phước lớn thì được sanh làm thần tiên trong các 

cõi trời như cõi trời Tứ Thiên Vương, trời Đao Lợi, trời Dạ Ma, trời Đâu 

Xuất, trời Hoá Lạc hay trời Tha Hóa Tự Tại. Tu trì nghiêm mật thì được 

sanh lên ở các cõi trời Sắc giới và Vô sắc giới.  

 

Hưởng phước mà sao lãng việc tu trì, không làm việc thiện thì khi 

hưởng hết quả báo thì lại bị đầy xuống làm trâu làm chó hoặc làm 



123  Thầy TRÍ CHÂU 

 

những loài quỷ đói nơi Địa ngục. Tất cả những quả báo, những nơi thác 

sanh đều rõ ràng, có một vị trí rõ ràng, một định vị phù hợp với luật 

nhân quả, nhân nào thì quả ấy rất là tương ưng.  

 

Nói đến quả báo thì xin kể lại một câu chuyện trong điển tích của 

Phật nói đến một vị tỳ kheo hưởng sự cúng dường của cặp vợ chồng nọ 

mà không chịu tinh chuyên tu hành, cùng không chỉ giáo một điều gì 

cho cặp vợ chồng thí chủ kia. Sau này khi viên tịch thì thần thức của vị 

tỳ kheo ấy phải thọ sanh thành một loại nấm gá vào một cái cây mọc 

lâu đời ở sau vườn của cặp vợ chồng này. Chỉ có cắp vợ chồng thí chủ 

này mới lấy ăn được loại nấm đặc biệt này thôi, còn những người khác 

thì không thể lấy ăn được. Cứ mỗi lần nấm được ngắt đi thì thần thức 

của vị tỳ kheo này chịu đau đớn khôn cùng. Nhờ có loại nấm này mà 

cắp vợ chồng thí chủ ấy đã sống qua được nạn đói xẩy đến cho địa 

phương họ.  

 

Làm phước nhiều thì được hưởng phước báo nhiều, làm phước ít 

thì được hưởng phước báo ít. Làm ác nhiều thì bị đọa xuống địa ngục, ít 

thì bị làm thân trâu, thân ngựa. Thiện ác không hơn không kém thì 

được làm người, thiện nhiều thì làm trưởng giả, thiện ít thì làm người 

nghèo khó.  

Phước báu nhiều thì được sanh lên cõi trời cao hơn và thọ mạng dài 

lâu hơn.  

Phước báu ít thì được sanh ở cõi trời thấp hơn và thọ mạng ngắn 

hơn. Tất cả đều có nhân quả tương ưng và định vị rõ ràng.   

 

Cái thể uyên nguyên của thuở nguyên thủy xa xưa là cái thể tánh 

không ngăn ngại của Âm Thanh và Ánh Sáng, của các Quang Minh 

không lưu ngại, không hình không tướng, của Vô Lượng Quang và Vô 

Lượng Thọ, của phi không gian và phi thời gian.  

 

Cái thế giới vật chất ngày nay là cái thế giới đã bị lưu ngại và 

chuyển biến thô kệch lại. Trái đất mà chúng ta đang sống tưởng chừng 

như đứng yên một chỗ nhưng thật ra đang quay tít xung quanh mặt 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 124 

 

trời và đồng thời lại quay quanh chính nó. Chính vì thế mà có ngày và 

đêm, có bốn mùa Xuân, Hạ, Thu và Đông. Khi trái đất quay gần mặt trời 

thì khí hậu nóng bỏng, khi xa thì rét cóng. Đối diện mặt trời thì là ban 

sáng, bị che khuất là ban đêm.  

 

Mặt trời thì lại xoay trong quỹ đạo của nó. Cứ vậy trùng trùng, lớp 

lớp các hành tinh và thế giới cứ cái này xoay quanh cái kia, cái nhỏ xoay 

quanh cái lớn, cái lớn xoay quanh cái lớn hơn. Ngay đến cái nhỏ bé li ti 

như nguyên tử cũng chứa những điện tử chạy không ngưng nghỉ chung 

quanh nhân của nó. Hãy tưởng tượng hình ảnh chuyển động của một 

vòng lửa khi một người cầm hai sợi dây lửa vừa quay tròn vừa cắm đầu 

chạy trong đêm tối. Sự chuyển động của trái đất và các hành tinh ví như 

sự chuyển động cực kỳ thần tốc của muôn vàn sợi dây lửa như vậy. 

Hình ảnh của các sự chuyển động này cũng giống như hình ảnh của các 

cơn bão lốc, cứ cuộn tròn xoay chuyển trong không gian.  

 

Những sự xoay vần đó nhanh chậm khác nhau tùy theo hấp lực lôi 

kéo mà duy thức gọi là thế tốc. Những xoay vần này đều theo một quy 

luật, một thứ tự khiến cho mọi sự tuy quay cuồng nhưng lại nhịp nhàng 

thứ lớp, không chướng ngại lẫn nhau. Cái quy luật và thứ tự này duy 

thức gọi là thứ đệ.  

  

Do sự xoay chuyển đó mà có thời gian và không gian tức là có thời 

và phương, có lâu, có mau, có nhiều, có ít tức là có số lượng, có sự 

hòa hợp và bất hòa hợp. Khi hòa hợp thì sanh khởi, khi bất hòa hợp 

thì tan rã và tàn lụi.  

 

Hãy tưởng tượng trái đất vừa quay quanh mặt trời, vừa xoay quanh 

chính nó. Khi đối diện với mặt trời thì sáng, khi không đối diện mặt trời 

thì tối. Vì có sáng và có tối nên có ý niệm về sự thay đổi giữa ngày và 

đêm tức là có ý niệm về thời gian, duy thức gọi là thời. Vì muốn so sánh 

lâu mau mà có sự chia chẻ thời gian ra làm nhiều phần.  

 



125  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Bây giờ thì hầu hết đều chấp nhận cách chia thời gian một ngày và 

một đêm thành làm 24 giờ, bắt đầu từ 0 giờ sáng đến 12 giờ giữa trưa 

và tới 24 giờ nửa đêm.  

 

Xưa ở bên Trung Hoa chia ngày đêm ra làm 12 canh và đặt tên theo 

tên 12 con giáp. Bắt đầu là Canh Một tức giờ Tý là từ 11 giờ đêm đến 1 

giờ sáng, rồi Canh Hai tức giờ Sửu từ 1 giờ tới 3 giờ, đến Canh Ba tức 

giờ Dần từ 3 giờ đến 5 giờ, Canh Bốn tức giờ Mẹo từ 5 giờ đến 7 giờ, 

Canh Năm tức Thìn từ 7 giờ đến 9 giờ, Tỵ từ 9 giờ đến 11 giờ, Ngọ từ 

11 giờ trưa đến 1 giờ trưa và tiếp tục có giờ Mùi, Thân, Dậu, Tuất rồi 

đến giờ Hợi là từ 9 giờ tới 11 giờ đêm tức là hết một ngày và một đêm.  

 

Bên Ấn độ chia thời gian ra làm 6 thời. Buổi sáng từ 5 giờ đến 9 giờ, 

buổi trưa từ 9 giờ đến 1 giờ chiều, buổi chiều từ 1 giờ đến 5 giờ, buổi 

tối từ 5 giờ đến 9 giờ tối, ban đêm từ 9 giờ tối đến 1 giờ khuya, buổi 

khuya từ 1 giờ khuya đến 5 giờ sáng.  

 

Và cứ thế trái đất quay quanh mặt trời đủ một vòng là hết 365 ngày 

đêm mà ta gọi là một năm.  

 

Để chỉ một thời gian dài, trải qua thật nhiều kiếp, trong kinh thường 

nói đến danh từ A tăng kỳ kiếp, có nghĩa là vô lượng, vô số kiếp.  

 

Để chỉ thời gian thật ngắn thì có danh từ Sát na. Sát na được hiểu là 

khoảng thời gian thật ngắn ngủi, một thoáng thời gian thật mau lẹ. Có 

nơi nói sát na là một khoảng khắc của một ý nghĩ, là khoảng thời gian 

của một niệm. Có nơi nói trong một niệm có 90 sát na, trong một sát na 

có 90 lần sanh diệt. Thành thật luận nói sát na là một khoảng thời gian 

rất ngắn ở đó có muôn pháp sanh diệt, từ sát na này đến sát na kia các 

pháp cứ tiếp tục sanh diệt mãi nên còn gọi là sát na sanh diệt.   

 

Mặt trời hiện ra và lặn biến ở một phương hướng nhất định được 

gọi là hướng Đông và hướng Tây theo thứ tự.  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 126 

 

 

Các sự xoay chuyển của các tinh tú trên bầu trời có vận tốc nhanh 

hơn vận tốc của trái đất nên các tinh tú cứ di chuyển gần lại với trái 

đất, sau đó lại di chuyển ra xa rồi biến đi vì đã di chuyển vòng qua sau 

mặt trời. Vì thế mà mỗi đêm khi nhìn lên bầu trời, ta thấy các chùm tinh 

tú cứ càng ngày càng di chuyển xa ra và hướng về một hướng nhất định 

mà ta gọi là hướng Tây. Các chùm tinh tú đó lại di chuyển xa dần cho 

đến khi bị che khuất. Sau khi di chuyển vòng qua sau mặt trời, các 

chùm tinh tú đó lại hiện ra từ phương Đông, tiến gần lại trái đất, rồi lại 

di chuyển ra xa về hướng Tây.  

 

Có những tinh tú luôn luôn hiện ra ở một hướng nhất định như sao 

hôm và sao mai còn gọi là sao Nam Tào và sao Bắc Đẩu, luôn luôn hiện 

ra ở hướng Nam và hướng Bắc theo thứ tự. Do các phương hướng và vị 

trí của các ngôi sao mà các thủy thủ biết được vị trí của mình trên biển 

cả. Đó là nói đến sự thành lập của phương hướng mà duy thức gọi là 

phương.   

 

Nói do sự xoay chuyển mà có thời gian và phương hướng phải được 

hiểu theo nghĩa là do sự xoay chuyển mà có khái niệm về thời gian và 

không gian chứ không phải là sự xoay chuyển sanh ra thời gian và 

không gian.  

 

Thật ra phương và thời cũng như mọi việc mọi sự trong cái thế giới 

sai biệt đới chất cảnh này đều Như Huyễn vì đều là sự biến hiện của 

Chân Tâm.  

Quá khứ, hiện tại và vị lai chỉ là khái niệm về thời gian mà thôi chứ 

xét cho cùng thì ngay cả đến hiện tại cũng không thành lập được thì 

làm sao mà thành lập quá khứ và vị lai. Mọi việc vừa xẩy ra đã không 

còn là hiện tại nữa thì lấy cái gì làm mốc để nói lúc nào là quá khứ, lúc 

nào là vị lai.  

 



127  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Thời gian cũng như những bước chân nối tiếp nhau, cứ chân phải 

đạp xuống thì chân trái bước lên, chân trái đạp xuống thì chân phải 

bước lên.  

Vừa đạp chân xuống thì hiện tại đã qua đi và vừa bước chân lên thì 

cũng không còn hiện tại nữa. Không bước chân và đạp chân nào là hiện 

tại thì lấy gì làm mốc để phân biệt quá khứ và vị lai. Và cũng tương tự 

như vậy không có gì làm mốc để phân biệt phương hướng. Tất cả chỉ là 

khái niệm, quy ước và tương đối.  

 

Về đêm các tinh tú trên bầu trời khi thì hiện rõ, khi thì ẩn tàng, tùy 

theo bầu trời trong sáng không cố mây che hay là tăm tối vì có mây che. 

Các tinh tú có khi họp thành từng chùm, có khi nhiều, có khi ít và kết 

thành những hình thể khác nhau tùy theo mùa Xuân, Hạ hay Thu, Đông. 

Xa xa tít thật xa còn có hằng triệu triệu các vì tinh tú thuộc các giải 

ngân hà khác, ngoài giải ngân hà của chúng ta. Do đó mà có khái niệm 

về số lượng, về nhiều và về ít.  

 

Trong kinh Kim Cang, đức Phật thường dùng số cát của sông Hằng 

để chỉ cho một số lượng thật nhiều. Hãy đọc một đoạn kinh sau của 

Phật nói với Tu bồ đề trong kinh Kim Cang:  

 

Này Tu Bồ Đề, như trong sông Hằng có bao nhiêu số cát. Số sông 

Hằng bằng số cát như thế. Ý ông nghĩ sao? Số cát của những sông Hằng 

ấy gom lại có thật nhiều chăng? Tu Bồ Đề thưa: Bạch Thế Tôn, rất 

nhiều! Chỉ số cát của một sông Hằng đã là vô số rồi, huống chi là số cát 

của tất cả các sông Hằng đó.  

 

Trong kinh Hoa Nghiêm, Phật có nói mười con số lớn là: A tăng kỳ 

tức là vô số, Vô lượng có nghĩa là nhiều không thể lường được, Vô biên 

là không có bờ bến, Vô đẳng là không có gì bằng, Bất khả số là không 

thể đếm hết được, Bất khả xưng là không thể nói ra được, Bất khả tư là 

không thể nghĩ ra được, Bất khả lượng là không thể đo lường được, Bất 

khả thuyết là không thể diễn tả ra được và Bất khả thuyết bất khả 

thuyết tức là không thể nào nói không thể nào nói được.  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 128 

 

 

Trong kinh Hoa Nghiêm, Thế Tôn nói mọi vật trùng trùng duyên 

khởi, tương tức, tương sanh, tương diệt. Khi đủ duyên thì sanh khởi, 

cái này duyên cho cái kia, không có gì là không tương quan với nhau, có 

cái này tức là có cái kia. Các sự vật dường như riêng rẽ nhưng lại không 

trở ngại lẫn nhau, mọi sự có nhanh có chậm nhưng lại chuyển động 

theo một trật tự cực kỳ vi tế khiến cho chúng sanh đều tưởng là do sự 

tạo tác và sắp xếp của một vị thần linh toàn năng cai quản cái vũ trụ 

này hoặc là một sự cấu tạo tự nhiên sẵn có từ nguyên thủy mà nào ngờ 

đâu tất cả đều là những biến hiện từ nơi Chân Tâm.  

 

Chỉ vì một niệm vô minh mà Chân Tâm bị vẩn đục chuyển thành 

Tâm Thức, nơi mà mọi sự vật trùng trùng duyên khởi, chuyển biến 

thành vô lượng kiếp chúng sanh trong vô lượng quốc độ. Khi mà chúng 

sanh và thế giới chuyển hiện ra thì bị vận hành theo luật tương sanh 

tương duyên, tương tức tương diệt của luật Nhân Quả, của Sanh, Trụ, 

Dị, Diệt hoặc của Thành, Trụ, Hoại, Không hay là Sanh, Lão, Bệnh, Tử.  

 

Ở nơi chúng sanh thì nói Sanh, Lão, Bệnh, Tư; ở trong tâm thức thì 

nói Sanh, Trụ, Dị, Diệt; ở trong vũ trụ thì nói Thành, Trụ, Hoại, Không.  

 

Ví như bốn mùa Xuân, Hạ, Thu, Đông. Mùa Xuân cây cối đâm chồi 

nẩy mộng, mùa Hạ kết thành hoa trái, mùa Thu tàn úa và đến mùa 

Đông thì khô chết. Khi hòa hợp thì mưa thuận gió hòa, mọi sự sinh sôi 

nẩy nở tốt tươi.  

Khi hết hòa hợp thì thiên tai, động đất, bão lụt, hạn hán tàn phá. Mọi 

sự trở nên tiêu điều, ảm đạm, tàn tạ và bị hủy diệt. Đó là khái niệm về 

hòa hợp và bất hòa hợp.   

 

Tóm lại Bất Tương Ưng Hành Pháp gồm 24 món: Đắc, Mạng Căn, 

Chúng Đồng Phận, Dị Sanh Tánh, Vô Tưởng Định, Diệt Tận Định, 

Vô Tưởng Báo, Danh Thân, Cú Thân, Văn Thân, Sanh, Trụ, Lão, Vô 

Thường, Lưu Chuyển, Định Vị, Tương Ưng, Thế Tốc, Thứ Đệ, Thời, 

Phương, Số, Hòa Hợp Tánh và Bất Hòa Hợp Tánh.   



129  Thầy TRÍ CHÂU 

 

 

Các pháp số này không thuộc về tâm pháp và cũng không thuộc về 

sắc pháp, chúng là những quan niệm trừu tượng nói về những quan hệ, 

những trạng thái và tánh chất của cả sắc pháp lẫn tâm pháp nên được 

gọi là BẤT TƯƠNG ƯNG HÀNH PHÁP.  

 

–o0o–  

 

CHƯƠNG XI: TAM TÁNH  

 

Các sự chuyển biến bên trong tâm thức đều do các chủng tử và hiện 

hành làm nhân duyên cho nhau mà hiện khởi. Tất cả đều trải qua các 

chu kỳ của nhân duyên, sở duyên duyên, đẳng vô gián duyên và tăng 

thượng duyên.  

Tất cả các hành tướng này đều thật âm thầm và vi tế mà tri giác 

không thể nhận biết được. Như đã nói trong các chương trước, các 

chủng tử và hiện hành cứ bị chiếu soi, phân biệt, khi thì là nhân, khi thì 

là quả. Chủng tử bị chiếu soi thành quả hiện hành, hiện hành này lại 

được đưa vào tâm thức để thành một chủng tử mới. Các chủng tử và 

hiện hành trong A lại da thức cứ liên tục huân tập và chuyển biến, cứ 

hết làm nhân thì lại làm quả, tương duyên tương sanh, cứ thế mà 

chuyển biến mà huân tập, làm sanh khởi ra đủ loại mầm mống của các 

pháp khác nhau. Vì A lại da thức có cái khả năng lưu giữ tất các mầm 

mống của đủ mọi pháp trong tam giới lục đạo nên duy thức còn gọi nó 

là Nhất Thiết Chủng Thức. Hãy bàn về bài tụng thứ mười tám của Bồ 

tát Thế Thân.  

 

–o0o–  

 

BÀI TỤNG THỨ MƯỜI TÁM  

 

Do Nhất Thiết Chủng Thức  

Như thị như thị biến  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 130 

 

Dĩ Triền Chuyển lực cố  

Bỉ bỉ Phân Biệt sanh.  

 

Dịch là:  

 

Do thức Nhất Thiết Chủng  

Biến như vậy như vậy  

Vì năng lực Triền Chuyển  

Kia kia Phân Biệt sanh.  

 

Chỉ vì mê vọng mà Tâm thể vốn uyên nguyên trong sáng và không 

ngằn mé khởi ra có cái năng chiếu soi và cái sở chiếu soi, khiến bị 

nhiễm ô và lưu ngại rồi kết cấu lại thành cái tàng thức chứa đủ mọi hạt 

giống của sanh tử luân hồi.  

 

Bồ tát Thế Thân nói biến như vậy như vậy là muốn diễn tả sự 

chuyển biến liên tục không ngưng nghỉ. Sự chuyển biến trùng trùng 

duyên khởi của các chủng tử nơi Tàng Thức là nguyên nhân của tất cả 

các nghiệp chướng sau này.  

 

Cái năng lực tự tăng trưởng, xông ướp, huân tập, chuyển biến sanh 

khởi liên tục triền miên không ngưng nghỉ của các chủng tử và hiện 

hành nơi A lại da thức, được gọi là cái Năng Lực Triền Chuyển. Vì cái 

năng lực Triền Chuyển chiếu soi này mà các chủng tử và hiện hành 

trong A lại da thức bị phân biệt liên tục mà khởi sanh ra vô lượng hạt 

giống sanh tử. Các hạt giống này có đủ loại, xấu có, tốt có và có cả 

không tốt lẫn không xấu.  

 

Ngài Thế Thân dùng chữ bỉ bỉ (kia kia) là có ý nói rất nhiều, vô 

lượng hạt giống của các pháp đều do cái năng lực Triền Chuyển này mà 

khởi sanh.  

 



131  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Sự chiếu soi và huân tập liên tục trong A lại da thức tạo nên một 

dòng nghiệp lực. Vì sức mạnh của các nghiệp lực này mà chúng sanh bị 

luân hồi trong sanh tử.  

 

Hãy nghe Bồ tát Thế Thân nói về các nghiệp lực này trong bài tụng 

thứ mười chín.  

 

–o0o–  

 

BÀI TỤNG THỨ MƯỜI CHÍN  

 

Do chư nghiệp tập khí  

Nhị thủ Tập Khí câu  

Tiền Dị Thục ký tận  

Phục sanh dư Dị Thục.  

 

Dịch là:  

 

Do tập khí các nghiệp  

Cùng tập khí hai Thủ  

Nên Dị Thục trước hết  

Lại sanh Dị Thục sau.  

 

Như trên đã nói các chủng tử có cái khả năng tự chuyển biến, tự 

huân tập, tự tăng trưởng thuần thục và chín mùi rồi chuyển hiện ra quả 

Dị Thục.  

Những huân tập, tăng trưởng và chuyển biến đó tạo ra những tập 

khí, tức là những thói quen. Những thói quen này lâu dần sẽ tạo ra cái 

nghiệp lực. Khi nghiệp lực chín mùi thì sanh ra nghiệp báo. Khi cái 

nghiệp báo này hết rồi thì lại có nghiệp báo khác sanh ra.  

 

Tóm lại nguyên nhân của sanh tử luân hồi là vì các thói quen phân 

biệt do mê vọng mà khởi sanh. Do mê vọng mà Chân tâm bị chia ra làm 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 132 

 

hai phần, kiến phần và tướng phần tức là phần chủ thể và phần đối 

tượng. Mạt na thức chấp chặt vào hai phần này và khởi ra hai cái thủ 

(nhị thủ) mà duy thức gọi là năng thủ và sở thủ.   

 

Năng thủ tức là cái năng chiếu soi và phân biệt, là cái chủ thể chiếu 

soi và phân biệt. Sở thủ là các pháp bị chiếu soi và phân biệt nghĩa là 

cái đối tượng bị chiếu soi và phân biệt. Nói một cách đơn giản thì các 

năng chiếu soi và phân biệt đó gọi là các niệm khởi nơi tâm thức. Các 

niệm này cứ liên tục sanh khởi như dòng thác lũ, cứ hết dòng nước này 

qua thì có dòng khác chảy tới, không lúc nào ngưng nghỉ. Cứ mỗi lần 

niệm khởi là có một dòng nghiệp lực, theo thời gian khi đủ duyên thì 

sanh khởi một quả báo tương ưng. Các niệm thì cứ liên tục sanh khởi, 

niệm niệm sanh khởi, nên các quả báo cũng vậy. Vì thế cho nên bài tụng 

nói dị thục trước hết lại sanh dị thục sau.   

 

Các phân biệt và chiếu soi đó làm cho các pháp bị biến đổi khác với 

cái chân thật của chúng. Sự thấy khác đó được duy thức học gọi là Biến 

Kế Sở Chấp. Hãy nghe Bồ tát Thế Thân diễn tả tánh Biến Kế Sở Chấp 

trong bài tụng thứ hai mươi.  

 

–o0o–  

 

BÀI TỤNG THỨ HAI MƯƠI  

 

Do bỉ bỉ biến kế  

Biến kế chủng chủng vật  

Thử Biến Kế Sở Chấp  

Tự tánh vô sở hữu  

 

Dịch là:  

 

Do kia kia biến kế  

Biến kế mọi mọi vật  



133  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Biến Kế Sở Chấp này  

Tự tánh không thật có  

 

Bỉ bỉ biến kế là muốn nói đến cái tác dụng biến kế tức là cái năng 

biến kế. Do cái năng biến kế này mà mọi vật, mọi sự, mọi ngã và pháp 

trong tam giới lục đạo bị phân biệt và chấp trước.  

 

Biến kế chủng chủng vật là nói đến đối tượng bị biến kế tức là cái 

sở biến kế. Chủng chủng là mọi sự, mọi vật, mỗi cái, mỗi cái đều bị so 

đo và phân biệt. Tất cả các ngã và pháp đều do phân biệt chấp trước mà 

chuyển biến sai khác.  

 

Bồ tát Thế Thân nói biến kế sở chấp này tự tánh không thật có. 

Tánh biến kế sở chấp không thật có mà chỉ vì mê lầm mà hiện khởi. 

Tánh biến kế sở chấp ví như sự tưởng tượng một vật không thật có 

thành ra có, hoặc thấy một sự việc một cách sai lầm thành ra sự việc 

khác. Tỷ như trong hư không không có hoa đốm mà vì bị bệnh nơi con 

mắt mà thấy có hoa đốm; như trong sa mạc, nhìn ánh nắng chiếu nơi xa 

tưởng là mặt nước hoặc trong bóng tối nhận lầm sợi dây là con rắn.  

 

Trong kinh Lăng Nghiêm, Phật nói với ông Phú Lâu Na rằng các 

pháp nguyên là Chơn, là Tánh Giác Diệu Minh nhưng nếu mình vọng 

chấp phát minh ra có hư không, đất, nước, gió, lửa thì mỗi thứ mỗi hiện 

ra. Các sự hiển hiện ra đó là do hư vọng. Hãy đọc lời kinh này:  

 

“Tánh Giác Diệu Minh chơn thật cũng lại như thế. Nếu ông phát 

minh cái hư không thì có hư không hiện ra; địa đại, thủy đại, hỏa đại, 

phong đại mỗi thứ mỗi phát minh thì mỗi thứ hiện ra; nếu cùng phát 

minh thì cùng hiện ra. Thế nào là cùng hiện ra? Phú Lâu Na, như trong 

một ao nước hiện ra một bóng mặt trời. Hai người đồng xem bóng mặt 

trời trong ao nước, một người đi qua hướng đông, một người đi qua 

hướng tây, thì hai bên đều có mặt trời đi theo mình, một về phương 

đông, một về phương tây, không có chuẩn đích trước. Không nên gạn 

hỏi mặt trời đó chỉ có một, làm sao mỗi cái lại đi theo mỗi người? Mặt 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 134 

 

trời đã thành hai, làm sao hiện chỉ có một? Hư vọng xoay vần như thế, 

không thể lấy gì làm bằng cứ”.  

 

Trong một đoạn kinh trước đó, Phú Lâu Na hỏi Phật rằng chân tâm 

vốn là giác rồi thì tại sao lại khởi vọng chiếu soi để đến nỗi nó chuyển 

biến ra sơn hà hải địa, thế giới và vũ trụ như chúng ta hiện thấy. Phật 

hỏi ông Phú Lâu Na rằng theo ông thấy thì cái sáng suốt gọi là tánh giác 

(vi phục tánh minh xưng danh vi giác) hay là cái không sáng suốt gọi 

là tánh giác (vi giác bất minh xưng vi minh giác). Phú Lâu Na trả lời 

nếu nói không sáng suốt là tánh giác thì không có gì là sáng cả (nhược 

thử bất minh danh vi giác giả, tắc vô sở minh). Phật dậy: Theo ông 

thì không sáng suốt không phải là tánh giác vì nó không thấy đúng, 

nhưng nếu nói sáng suốt là tánh giác thì cũng không trúng vì khi thấy là 

có phân biệt thì không còn là chơn nữa, không còn là tánh giác trạm 

minh (vắng lặng mà sáng suốt) nữa. Tánh giác vốn vắng lặng nhưng vì 

vọng động mà có năng đối với sở.  

 

Thật ra không thể dùng lời nói để chỉ ra cái rốt ráo của Chân Tâm.  

Không thể dùng lời lẽ giới hạn để chỉ bày một cái vô giới hạn. Phật 

nói ra thì chỉ cho hạng A la hán đã có công năng tu trì thâm hậu mới 

nương vào đó trực ngộ thôi chứ hạng sơ cơ như chúng ta cứ lấy cái tâm 

phân biệt để tìm hiểu thì biết đến bao giờ mà khai ngộ.  

 

Lời nói của Phật là lời nói của vị đã tu hành đến quả vô lậu thì 

không thể nào nghĩ bàn được. Chúng ta phải tin và dựa vào đó để tu 

hành thiền quán, diệt tham sân si cho đến khi đắc quả bồ đề. Lời Phật 

nói chưa từng sai. Khoa học càng tiến bộ thì con người càng thấy rõ sự 

chân thực của các lời kinh.  

Phật từng nói hãy quán trong bát nước có tám vạn bốn ngàn chúng 

sanh, sau này khoa học quả nhiên khám phá trong nước có rất nhiều vi 

trùng. Kinh thường nói đến chữ tam thiên đại thiên thế giới, có nghĩa là 

ngoài vũ trụ này còn có hằng tỷ tỷ vũ trụ khác và quả nhiên bây giờ với 

những siêu viễn vọng kính con người đã có thể thấy hằng triệu triệu 

các giải ngân hà khác ngoài giải ngân hà mà chúng ta đang hiện hữu. 



135  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Phật nói chỉ có một cái khảy móng tay thôi mà âm ba của nó cũng đi tận 

tới tam thiên đại thiên thế giới và quả nhiên bây giờ với hệ thống vệ 

tinh ta có thể bắt được các làn sóng âm thanh thật nhỏ nhiệm và vi tế 

từ nơi thật xa xôi và do đó đã phát minh ra mạng lưới liên lạc viễn 

thông bằng những điện thoại không dây. Phật nói tam thiên đại thiên 

thế giới có thể thâu tóm trong một hạt cải và một hạt cải có thể chứa 

được tam thiên đại thiên thế giới thì nay với đà phát minh của điện 

toán người ta có thể phát minh ra một thứ kim loại nhỏ xíu mà khả 

năng của nó có thể lưu giữ hàng tỷ tỷ dữ kiện. Trong kinh Phật thường 

nói đến những quang minh tức những ánh sáng thì bây giờ với sự 

nghiên cứu về vật lý quang năng, các nhà khoa học có thể dùng các kính 

cực vi điện tử, phóng đại cái nhỏ nhiệm nhất mà ta thường gọi là 

nguyên tử, nhìn sâu vào trung tâm cái nhân của nó và quả nhiên thấy 

các vật chất không còn hoàn toàn là vật chất nữa mà là những làn sóng 

chuyển biến kỳ diệu, chợt hiện rồi chợt biến, khi thì là vật chất khi thì 

là những làn sóng với những tần số và chu kỳ thay đổi chuyển biến thật 

nhịp nhàng và linh động.  

 

Đó là chỉ nói sơ sơ thôi chứ viết ra hết thì không cùng. Ta đã thấy 

những cái bất khả tư nghì như thế trong các lời kinh, thế mà sau Phật 

cả hơn hai ngàn năm, vào khoảng thế kỷ thứ 16 giáo hội Ky Tô giáo đã 

hành hạ, tra tấn và bỏ tù Galilleo Galilei vì ngài dám nói trái đất tròn 

trong khi kinh thánh hồi đó nói trái đất hình vuông. Galileo là một nhà 

toán học và đã dùng toán học mà chứng minh rằng trái đất tròn. Bị 

hành hạ và tra tấn quá nên trước toà án ngài cũng phải thều thào nói 

vâng nếu quý ngài muốn tôi nói nó là vuông thì tôi nói nó là vuông, 

nhưng dù nói nó là vuông thì sự thật nó vẫn tròn. Vì vậy mà Galileo bị 

bỏ tù chung thân.  

 

Albert Einstein, một nhà vật lý học của thế kỷ 20, nổi tiếng với 

thuyết tương đối vì đã tìm ra định luật tương quan giữa vật chất và 

năng lượng với công thức E=mc2, có nghĩa là năng lượng bằng tích số 

của khối lượng và bình phương của vận tốc, trong đó E là năng lượng, 

m là trọng khối và c là là vận tốc. Nhưng với một tốc độ nhanh hơn tốc 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 136 

 

độ của ánh sáng tức là nhanh hơn 300,000 km/sec thì định luật này 

không đứng vững được. Einstein với trực giác siêu việt đã phải tuyên 

bố trước khi chết là nếu phải lựa chọn một tôn giáo để theo thì tôi chọn 

Phật giáo vì Phật giáo thật sự nhân bản và hợp với khoa học. Đó là nói 

sơ lược về những bất khả tư nghì, những điều không thể nghĩ bàn, vượt 

trên sự suy luận của tri thức thường tình đối với những lời kinh xưa.  

 

Các pháp vốn như huyễn nhưng vì Biến Kế Sở Chấp mà chuyển hiện 

ra có chủng tử và hiện hành, kiến phần và tướng phần, tâm thức và 

hiện tượng.  

Các năng và sở này làm nhân duyên cho nhau, trùng trùng duyên 

nhau mà hiện khởi chứ thật ra không có tự tánh cố định chân thật. Vì 

cái này có nên cái kia có, nên nói các pháp đều duyên khởi.  

 

Cái nhà không phải là cái nhà, chỉ là tên gọi thôi. Cái nhà sở dĩ có 

được là do có người muốn xây dựng, có người vẽ họa đồ, có người thợ 

hồ, thợ mộc, có các vật dụng như thang, dây, cuốc, xẻng, gỗ, đá, vôi, hồ, 

v.v… Cho nên nói cái nhà không có tự tánh cái nhà, không có cái tánh 

nhất định của nó. Vì bởi do những cái không phải là nó duyên hợp lại 

nên cái nhà không có tự tánh là cái nhà mà chỉ là quy ước đặt tên cho 

nó là cái nha mà thôi.  

 

Nói rộng ra mọi sự, mọi vật, tất cả các ngã và pháp trong tam giới 

lục đạo đều không có tự tánh chân thật, không có tự tánh cố định. 

Chúng chỉ nương nhau mà hiện hữu, vì cái này có nên cái kia có nên nói 

chúng đều là y tha khởi.  

 

Bồ tát Thế Thân nói về Y Tha Khởi trong bài tụng thứ hai mươi mốt 

như sau.  

 

–o0o–  

 



137  Thầy TRÍ CHÂU 

 

BÀI TỤNG THỨ HAI MƯƠI MỐT  

 

Y Tha Khởi tự tánh  

Phân biệt duyên sở sanh  

Viên Thành Thật ư bỉ  

Thường viễn ly tiền tánh.  

 

Dịch là:  

  

Tự tánh Y Tha Khởi  

Do duyên phân biệt sanh  

Viên Thành Thật nơi đó  

Xa lìa Biến Kế trên.  

 

Tất cả các cảnh giới, tất cả các Ngã và Pháp trong Tam Giới Lục Đạo, 

đều do Tâm thức chuyển hiện ra bởi những chiếu soi, phân biệt và chấp 

trước có từ vô thủy. Sự chiếu soi, phân biệt và chấp trước cũng được 

gọi là tánh Biến Kế Sở Chấp, là tánh so đo chấp trước cùng khắp mọi 

thứ.  

 

Vì biến kế phân biệt mà các pháp làm nhân duyên cho nhau, tương 

duyên tương sanh, trùng trùng duyên khởi làm hiện ra thân mạng 

chánh báo và thế giới y báo của chúng ta. Y báo và Chánh báo này là 

Đới Chất Cảnh, là cảnh giới không có tự tánh chân thật, không có cái thể 

tánh cố định, là cảnh giới dời đổi và sanh diệt liên tục.  

 

Trong cảnh giới này, tất cả đều nương nhau mà hiện hữu. Cái cây 

kia không thể nào hiện hữu được nếu không có mảnh đất để bám víu 

vào. Nó không thể tăng trưởng nếu không có đầy đủ ánh sáng và nước. 

Nó sẽ khô héo và tàn lụi khi bị hạn hán tức là khi bị nóng cháy và không 

có mưa. Khi đủ duyên, tức là khi mưa nắng thuận hòa thì tăng trưởng 

xanh tươi, khi hết duyên tức là khi nắng cháy hoặc ngập lụt thì héo hon 

hay mục nát mà tàn tạ.  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 138 

 

Cái cây đó không có tự tánh là cái cây vì nó do rất nhiều thành phần 

tạo thành. Nào là rễ cây, vỏ cây, nhánh, lá, hoa, quả, v.v… Cái cây không 

phải là rễ, vì nếu nó là rễ thì gọi nó là rễ chứ không gọi là cây. Nó cũng 

không phải là thân, vì nếu là thân thì gọi nó là thân chứ không gọi là 

cây. Tóm lại cái cây có được là do những thành phần không phải là cây 

duyên nhau mà hiện hữu.  

 

Tất cả mọi cảnh giới đều do những đối tượng của cái tâm phân biệt 

duyên nhau mà sanh khởi. Tất cả mọi cảnh giới đều không có tự tánh 

cố định, chúng đều do các thành phần khác với chúng duyên nhau mà 

thành lập.  

Nên nói tất cả các pháp đều là Y Tha Khởi. Hai câu đầu của bài tụng 

này Y tha khởi tự tánh phân biệt duyên sở sanh có ý muốn nói tất cả 

các ngã và pháp đều do phân biệt duyên khởi mà sanh ra, chúng đều là 

giả hợp, không cố định, không thường còn, không có tự tánh, chúng đều 

nương nhau mà hiện hữu.  

 

Vì sự chấp trước và phân biệt của Biến Kế Sở Chấp mà các Ngã và 

Pháp vốn là huyễn mà lại được chấp là thật có, rồi khởi sinh phân biệt 

là có hiện hữu, không hiện hữu, giống nhau, khác biệt, là có cả hiện hữu 

lẫn không hiện hữu, có cả khác biệt lẫn không khác biệt, là không có cả 

hiện hữu lẫn không hiện hữu, không có cả khác biệt lẫn không khác 

biệt. Tất cả những đối đãi có không đó đều do biến kế sở chấp mà có.  

 

Các thí dụ sợi dây bị nhận lầm là con rắn, sóng nắng mà tưởng là 

mặt hồ và các cây lau gác lên nhau mà tưởng là người được thấy rải rác 

trong các kinh luận, đặc biệt là khi nói về tâm pháp.  

 

Ban đêm đi trên đường hoang vắng vì lo sợ nên khi thấy sợi dây lại 

tưởng lầm là con rắn nhưng khi định tâm nhìn kỹ lại thì nhận ra đó là 

sợi dây chứ không phải con rắn. Khi đi trong sa mạc nắng cháy, vì quá 

khát nước nên ánh nắng chiếu sáng trên mặt cát trước mặt thường bị 

nhận lầm là mặt hồ cho đến khi tới gần thì mới biết đó là ánh dương 

diệm. Trong các cánh đồng những cành lau chặt được thường được 



139  Thầy TRÍ CHÂU 

 

dựng gác lên nhau, nhìn xa tưởng là người nhưng khi lại gần thì đó chỉ 

là những cành lau gác lên nhau mà thôi.  

 

Vì Biến Kế mà các cảnh giới được nhận biết không còn chân thật 

nữa tỷ như sợi dây bị nhận lầm là con rắn, như ánh dương diệm mà 

tưởng là hồ nước. Ngay nơi con rắn đó mà định tâm lại không còn bị 

biến kế nữa thì ta sẽ thấy đó là sợi dây gai. Nơi ánh dương diệm đó mà 

định tâm không còn bị biến kế nữa thì ta thấy ngay đó là sóng nắng chứ 

không phải mặt hồ nữa.  

Cũng vậy nương nơi cảnh giới Y Tha Khởi mà không còn bị Biến 

Kế Sở Chấp nữa thì ta sẽ thấy được cái chân thật của các pháp tức là 

thấy được cái Viên Thành Thật.  

 

Viên Thành Thật là sự viên mãn và toàn hảo, là thể tánh chân thật 

của tất cả các pháp. Tánh chất nầy phổ biến và không có ngằn mé, như 

như bất sanh bất diệt.  

 

Do nơi Y Tha Khởi mà lìa được vọng chấp, xa rời Năng thủ và Sở thủ 

tức là xa rời được tánh Biến Kế thì ngay nơi đó thấy được tánh Chân 

Như tức là ngay đó là thấy được tánh viên thành thật. Bồ tát Thế Thân 

nói Viên thành thật ư bỉ, Thường viễn ly tiền tánh là vậy. Ư bỉ ở đây 

nghĩa là nơi Y Tha Khởi Tánh. Viễn ly tiền tánh tức là xa rời cái tánh nói 

ở trên, ở đây nghĩa là xa rời Biến Kế Sở Chấp Tánh. Cả câu này nghĩa là 

ngay nơi Y Tha Khởi mà xa rời được Biến Kế Sở Chấp thì đó là Viên 

Thành Thật.  

 

Hãy nghiên cứu bài tụng thứ hai mươi hai của Bồ tát Thế Thân nói 

về tánh Viên Thành Thật này.  

 

–o0o–  

 

BÀI TỤNG THỨ HAI MƯƠI HAI  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 140 

 

Cố thử dữ Y tha  

Phi dị phi bất dị  

Như Vô thường đẳng tánh  

Phi bất kiến thử bỉ  

 

Dịch là:  

 

Nên nó cùng Y tha  

Chẳng khác không chẳng khác  

Như các tánh Vô thường  

Thấy đây mới thấy kia  

 

Viên Thành Thật và Y Tha Khởi không phải khác và cũng không 

phải chẳng khác. Nếu là khác thì làm sao nói được rằng nếu lìa được 

Biến Kế Sở Chấp thì Y Tha Khởi tức là Viên Thành Thật. Nếu là giống thì 

gọi Y Tha Khởi là Viên Thành Thật chứ không gọi là Y Tha Khởi và cũng 

không nói Viên Thành Thật là bản thể Chân Như của Y Tha Khởi.  

 

Y Tha Khởi và Viên Thành Thật cũng tỷ như sóng và nước. Biến Kế 

Sở Chấp tỷ như gió. Sóng chẳng khác nước vì sóng do nước bị gió thổi 

mà khởi sanh, nhưng không thể nói sóng là nước được, vì nếu sóng là 

nước thì ta gọi nó là nước chứ không gọi là sóng. Đó là ý nghĩa của cái 

chẳng khác và không chẳng khác.  

 

Tánh Y Tha và Viên Thành Thật cũng giống như các tánh Vô 

Thường, Vô Ngã và Không mà ta thường thấy trong các kinh điển. Vô 

thường, Vô ngã và Không thường được gọi là Tam pháp ấn. Vì hiểu 

được các pháp là vô thường và vô ngã nên ta khởi được cái tâm tu hành 

không tạo tác và do đó đạt được cảnh giới Không tịch tức cảnh giới 

không sanh không diệt của Niết Bàn tịch tĩnh.  

  

Nếu thấy được các pháp là vô thường, vô ngã mà phát tâm tu trì phá 

bỏ vọng chấp về ngã và pháp thì sẽ thấy được Như Lai. Nói cách khác 



141  Thầy TRÍ CHÂU 

 

nếu trở về được tánh Như Lai thường tịch thường chiếu rồi thì ta sẽ 

thấy rõ tánh vô thường, vô ngã của các pháp.  

 

Viên Thành Thật đối với Y Tha Khởi cũng giống như Vô thường, Vô 

ngã và Không đã nói ở trên. Biết được các pháp là Y Tha Khởi mà khởi 

tâm tu hành xa rời được Biến Kế Sở Chấp thì ta sẽ thấy Viên Thành 

Thật. Nếu không biết các pháp là Y Tha Khởi thì sẽ không xa rời được 

Biến Kế Sở Chấp nên sẽ chẳng bao giờ thấy được Viên Thành Thật. Khi 

đã thấy được Viên Thành Thật thì phải rõ là các pháp đều là Y Tha 

Khởi.  

 

Đó là ý nghĩa câu: Như vô thường đẳng tánh, Phi bất kiến thử bỉ. 

Phi bất kiến thử bỉ dịch là không thấy đây thì cũng không thấy kia, ở bài 

tụng này dịch là thấy đây mới thấy kia cũng là một nghĩa thôi.  

 

–o0o–  

 

CHƯƠNG XII: TAM VÔ TÁNH  

 

Các ngã và pháp do nhân duyên hòa hợp mà sanh khởi, không có 

thật tánh ví như hoa đốm giữa hư không. Do Biến Kế Sở Chấp phân biệt 

vọng chấp đối đãi cho các pháp là có, là không, là đồng, là dị nên chúng 

sanh cứ mãi điên đảo trôi lăn trong lục đạo sanh tử luân hồi, không bao 

giờ trở về được với chân tánh. Muốn chúng sanh xa rời được các điên 

đảo vọng chấp của Biến Kế Sở Chấp nên đức Thế Tôn nói đến Y Tha 

Khởi tức là các pháp đều do duyên khởi, không có tánh nhất định 

thường còn. Nương nơi y tha này mà tu hành cho hết biến kế sở chấp 

thì sẽ chứng thực được chân tướng của các pháp, thấy tất cả các tướng 

đều không có thật tánh, đều là như huyễn, như bong bóng nước, như 

sương sớm đầu mai, như tia chớp, đã được nói trong kinh Kim Cương:  

 

Nhất thiết hữu vi pháp  

Như mộng huyễn, bào ảnh  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 142 

 

Như lộ diệc như điển  

Ứng tác như thị quán  

 

Tất cả các pháp đều do nhân duyên hòa hợp mà sanh và đều không 

có tự tánh riêng biệt, cố định, tỷ như sợi dây thừng không có tự tánh 

của sợi dây thừng mà là do nhiều sớ gai khô bện lại mà thành. Các sớ 

gai khô đó cũng không có tự thể của sớ gai khô vì chúng là do những 

cây gai phơi khô đem tước ra. Ngay đến cả cây gai đó cũng không thể 

hiện hữu nếu không có mảnh đất để bám víu vào. Xem thế thì tất cả đều 

là Y Tha Khởi, không có cái tướng nhất định của nó nên nói đến Tướng 

Vô Tánh.  

 

Tất cả mọi sự vật mỗi mỗi đều do những cái không phải là nó hòa 

hợp, duyên nhau mà sanh chứ không có cội nguồn nhất định và cũng 

không phải tự nhiên sanh. Không có gì tự nhiên sanh mà tất cả đều là 

biến hiện nơi tâm thức. Cũng vì nghĩa này mà đức Thế Tôn nói đến cái 

Sanh Vô Tánh tức là các pháp không có nguồn gốc sanh khởi rốt ráo 

hoặc do một đấng quyền năng nào tạo ra. Sanh Vô Tánh cũng phải được 

hiểu thêm rằng dù các pháp không có nguồn gốc sanh khởi rốt ráo 

nhưng không phải là chúng tự nhiên được sanh ra, vì thế nên cũng 

được gọi là Vô Tự Nhiên Tánh.  

 

Nương nơi Y Tha Khởi mà xa rời được Biến Kế Sở Chấp sẽ thâm 

nhập được Viên Thành Thật tức Thắng Nghĩa của các pháp, tức Chân 

Như, tức Tự Tánh, tức Phật Tánh.  

 

Hãy nghiên cứu bài tụng thứ hai mươi ba của Bồ tát Thế Thân.  

 

–o0o–  

 

BÀI TỤNG THỨ HAI MƯƠI BA  

 

Tức y thử tam tánh  



143  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Lập bỉ tam vô tánh  

Cố Phật mật ý thuyết  

Nhất thiết pháp vô tánh  

 

Dịch là:  

 

Nương nơi ba tánh kia  

Lập ba không tánh này  

Nên Phật mật ý nói  

Tất cả pháp không tánh  

 

Vì muốn nói đến cái không tánh của mọi pháp mà trước hết Phật 

phải nói về tam tánh, để rồi nói đến tam vô tánh.  

 

Bài tụng nói Phật mật ý nói nhất thiết pháp vô tánh là muốn nói 

đến ba cái không tánh: tướng vô tánh, sanh vô tánh và thắng nghĩa 

vô tánh. Vì muốn nói đến cái không tánh của mọi pháp nên Phật phải 

khởi đầu bằng Tam Tánh, từ tam tánh Phật nói đến Tam Vô Tánh để 

chúng sanh rốt ráo thâm nhập cái không tánh của các pháp. Ngược lại 

khi nói đến cái không tánh của các pháp thì ta phải thấu rõ về tam tánh 

và tam vô tánh để thật sự xa rời được mọi chấp chước sai lầm.  

 

Trong 49 năm thuyết pháp, Phật phải bỏ ra 12 năm nói về pháp hữu 

vi, dùng thí dụ thật tế trong các kinh A Hàm; sau đó Phật bỏ ra 8 năm 

thuyết kinh phương đẳng hay quyền thừa nói đến sự hóa độ chúng 

sanh; tiếp sau đó Phật thuyết về pháp vô vi, lý bát nhã, thuyết minh về 

cái thật tướng, không tướng của các pháp trong các thời kinh Bát Nhã; 

sau cùng ngài mới nói đến sự ngộ nhập tri kiến Phật tức Phật tánh, tức 

Thắng nghĩa của các pháp trong suốt 8 năm còn lại, điển hình là các 

kinh Pháp Hoa và Niết Bàn. Sau cùng trước khi thị tịch Phật nói rằng 

trong 49 năm hoằng pháp Phật chưa từng nói một lời, mục đích cũng vì 

muốn chúng sanh bỏ tất cả những chấp trước dù vào lời nói của Phật 

để có thể hội nhập được tri kiến của Phật.  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 144 

 

Tam Vô Tánh này sẽ được bàn rộng trong các bài tụng kế tiếp.  

 

–o0o–  

 

BÀI TỤNG THỨ HAI MƯƠI BỐN  

 

Sơ tức Tướng Vô Tánh  

Thứ Vô Tự Nhiên Tánh  

Hậu do viễn ly tiền  

Sở chấp ngã pháp tánh  

 

Dịch là:  

 

Trước là Tướng Không Tánh  

Kế Không Tự Nhiên Tánh  

Sau do lìa tánh trước  

Là tánh chấp ngã pháp  

 

Do Biến Kế Sở Chấp Tánh mà thấy có tướng của các pháp chứ thật 

ra các pháp đều như huyễn, không thật có nên Tướng Không Tánh 

được thành lập. Tất cả mọi pháp đều như huyễn và hiện ra như “hoa 

đốm trong hư không”. Trong kinh Kim Cương Phật nói tất cả những gì 

có tướng đều là giả cả, nếu thấy các tướng không tướng tức là thấy Như 

Lai: Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng Nhược kiến chư tướng phi 

tướng tức kiến Như Lai. 

Khi nói đến Y Tha Khởi, sợ rằng chúng sanh bị vọng chấp và khởi 

niệm cho rằng có một đấng quyền năng nào đó đã sáng tạo ra cái thế 

giới, vạn vật vũ trụ này nên Phật nói đến cái Vô Sanh Tánh. Các pháp 

không phải là do một đấng quyền năng nào tạo lập ra nhưng cũng 

không phải tự nhiên mà có.  

Nếu cho rằng các pháp cứ đột nhiên mà khởi sanh thì chẳng khác gì 

các trò huyễn thuật. Đó là ý nghĩa của cái gọi là Vô Sanh Tánh, cũng gọi 

là Vô Tự Nhiên Tánh. Mọi pháp thật sự không có nơi sanh khởi nhất 



145  Thầy TRÍ CHÂU 

 

định, không có cái nguyên nhân sanh khởi đầu tiên và cũng không phải 

tự nhiên mà có, chúng chỉ là những giả hợp, duyên khởi từ những 

chủng tử và hiện hành nơi Tâm thức.  

 

Do Viên Thành Thật mà nói Thắng Nghĩa Không Tánh vì trên cái 

nghĩa tuyệt đối rốt ráo thì mọi vật đều như huyễn. Chỉ khi nào xa lìa 

được tánh Biến Kế Sở Chấp tức là bỏ được tánh chấp trước vào ngã và 

pháp thì sẽ thấy Thắng Nghĩa của các pháp tức là thấy được cái chân 

thật của các pháp nên bài tụng nói: Sau do lìa tánh trước, Là tánh chấp 

ngã pháp.   

 

Biến Kế Sở Chấp tức là tánh chấp vào ngã và pháp, chấp mọi hiện 

hữu là thật có và có pháp để mà đắc. Nếu bỏ được tánh này thì chứng 

được cái gọi là Pháp Thắng Nghĩa. Gọi là Thắng Nghĩa hoặc Viên 

Thành Thật nhưng thật ra không có gì để nắm bắt cả. Để nhấn mạnh 

đến cái tánh chất không thể nắm bắt này nên nói là Thắng Nghĩa 

Không Tánh. Nói không tánh là giả nói chứ không phải thắng nghĩa 

thật sự là không, ví như hư không mặc dù bao trùm và thâm nhập tất cả 

các sắc nhưng lại được hiển bầy bằng sự không hiện hữu của các sắc. Vì 

Thắng Nghĩa được hiển lộ ra bởi sự không hiện hữu của ngã và pháp 

cũng như hư không được hiển bày ở sự không hiện hữu của các sắc nên 

nói là Thắng Nghĩa Không Tánh.  

 

Trong Lăng Kính Đại Thừa giáo sư Nghiêm Xuân Hồng viết:  

 

“Mọi vật đều đến từ nơi Chân Không, từ những chủng tử, từ những 

cơn lốc hư minh khởi lên từ nơi Chân Không, những cơn lốc đó tạo nên 

quang minh, rồi kết tập thành vật:  

 

Mọi vật đến từ đó  

Đột hiện rồi đột tan  

Tương tự như bào ảnh  

Chẳng khác một giác mơ…  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 146 

 

Suy nghĩ thì sẽ thấy rằng mọi vật hình như Nở ra rồi Tàn Lụi đi trên 

cái Biển Pháp Thân Thường Tịch Quang”.  

 

Trước khi sang bài tụng thứ hai mươi lăm ta hãy suy ngẫm mấy câu 

tụng của Bồ tát Long Thọ trong Trung Quán Luận:  

 

Các pháp không phải từ duyên sanh  

Cũng không phi duyên sanh  

Bởi vì các pháp vốn không thực có  

Nên duyên và phi duyên cũng không  

Các pháp không phải tự nó sanh ra  

Cũng không phải do cái khác sanh ra  

Không do cộng sanh, cũng không vô nhân sanh  

 

–o0o–  

 

BÀI TỤNG THỨ HAI MƯƠI LĂM  

 

Thử chư pháp thắng nghĩa  

Diệc tức thị Chân Như  

Thường như kỳ tánh cố  

Tức Duy Thức Thật Tánh.  

 

Dịch là :  

 

Đây thắng nghĩa các pháp  

Cũng tức là Chân Như  

Vì tánh thường như vậy  

Tức Thật Tánh Duy Thức.  

 

Tánh Viên Thành Thật chính là nghĩa thù thắng của các pháp, là 

Thắng Nghĩa của tất cả các pháp. Thắng Nghĩa này cũng tức là Chân 

Như. Chân là Chân Thật là muốn nói Viên Thành Thật không phải là giả. 



147  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Như là Như Thị, là lúc nào cũng như vậy, ý muốn nói Viên Thành Thật 

luôn như vậy, không thay đổi. Chân Như là biểu thị pháp chân thật, 

không biến dịch, nơi tất cả ngôi vị có tánh thường như vậy, cố định 

không thay đổi, vắng lặng tịch tĩnh, không hư vọng.  

 

Bài tụng dùng chữ “Diệc” nghĩa là “Cũng” là để chỉ Thắng Nghĩa còn 

có nhiều tên tỷ như Pháp Giới, Thật Tánh, Chân Tâm, Chân Như, v.v…  

 

Thắng nghĩa này chính là Thật Tánh Duy Thức. Nói thật tánh là vì 

Duy Thức có thể hiểu theo hai cách. Thứ nhất là tánh hư vọng tức Biến 

Kế Sở Chấp. Thứ hai là tánh chân thật tức là tánh Viên Thành Thật cũng 

là Chân Như, là Thắng Nghĩa. Nói Thật Tánh là muốn nói tới cái tánh 

chân thật để phân biệt với tánh hư vọng.  

 

Mặt khác Duy Thức cũng có hai tánh. Tánh Tương Đối hay Thế Tục 

tức là Y Tha Khởi. Tánh Tuyệt Đối hay là Thắng Nghĩa là tánh Viên 

Thành Thật. Vì muốn nhấn mạnh tánh thắng nghĩa đó mà nói Thật 

Tánh Duy Thức.   

 

Hãy tư duy bài kệ trong kinh Lăng Già Tâm Ấn:  

 

Ví như nai khát tưởng, Động chuyển tâm mê loạn  

Nai tưởng là nước, Mà thật không có nước.  

Như thế chủng tử thức, Động chuyển thấy cảnh giới  

Người ngu vọng tưởng sanh, Như mắt nhậm bị che  

Nơi sanh từ vô thủy, Chấp trước tánh nhiếp thọ.  

Như ngược chốt tháo chốt, Xa lìa tham nhiếp thọ  

Như huyễn chú máy động, Mây nổi mộng điển chớp.  

Quán thế được giải thoát, Hằng đoạn ba tương tục  

Nơi kia không người tạo, Ví như nắng trong không  

Như thế biết các pháp, Tức là không chỗ biết.  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 148 

 

Các kinh luận Phật giáo thường lấy ví dụ như Nai khát tưởng nước, 

Hoa đốm trong hư không, Người huyễn được chú thuật, Con của thạch 

nữ, Trăng đáy nước, Hoa trong gương để chỉ những điều không thật có.  

 

Trên đường nắng, nai bị khát, nhìn ánh nắng ở xa tưởng là nước 

nhưng khi lại gần thì không thấy có nước. Cũng như người đi trong sa 

mạc quá khát thấy ánh dương diệm tức ánh chiếu của tia nắng mà 

tưởng là nước.  

 

Có những nhà huyễn thuật dùng chú làm những hình nộm mó máy, 

cử động được, in tuồng như người thật nhưng thật ra chỉ là giả dối. Con 

của người đàn bà bằng đá thì không thể có được vì người làm bằng đá 

thì sao có con được.  

 

Người bị nhặm mắt thấy hư không có hoa đốm hoặc có những vòng 

tóc chứ sự thật hư không làm gì có sắc tướng. Cũng thế trăng ở dưới 

đáy nước hay hoa ở trong gương đều là những ảnh phản chiếu của mặt 

trăng và hoa ở  

ngoài nên chúng đều như huyễn, không có thật.  

 

Trong bài kệ trên, đức Thế Tôn nói tất cả ba cõi đều như mộng 

huyễn và không thật tánh. Do vọng mà các chủng tử thức động chuyển 

thành cảnh giới như mắt nhậm thấy hoa đốm, như nai khát tưởng ánh 

nắng là nước. Các cảnh giới chỉ là chấp trước nhiếp thọ mà sanh, tức là 

do biến kế sở chấp mà sanh.  

 

Nếu xa rời được tánh chấp trước nhiếp thọ biến kế sở chấp này thì 

biết tất cả đều là mộng huyễn, là không tánh. Quán như vậy cũng như 

biết cách tháo được các mấu chốt của các gút mắc, biết được các pháp 

như mộng, như người máy của nhà huyễn thuật, như mây nổi, như điển 

chớp. Do đó chứng được giải thoát, đoạn được ba cái tương tục. Ba 

tương tục đó là tương tục của sanh tử luân hồi, của nghiệp báo và 

của thế giới cùng chúng sanh.   

 



149  Thầy TRÍ CHÂU 

 

–o0o–  

 

CHƯƠNG XIII: CÁC ĐỊA VỊ TU TẬP  

 

Trong các chương trước chúng ta đã biết Duy Thức Học cho rằng 

thế giới hiện tượng mà chúng ta đang hiện hữu chỉ là một sự chuyển 

biến nơi tâm thức. Căn bản của tâm thức là thức A lại gia, là nơi chứa 

đựng tất cả mọi hạt giống chủng tử, những nghiệp nhân mà chúng ta đã 

tạo tác ra từ thuở vô thủy cho đến bây giờ. Các chủng tử này chuyển 

biến, tăng trưởng tiềm ẩn cho đến khi hội được đầy đủ nhân duyên thì 

hiện khởi ra một loài nào đó trong tam giới. Hiện tại đây chúng ta mang 

hình hài của con người sinh sống trên trái đất này mà Phật giáo gọi là 

cõi ta bà.  

 

Đã có thân xác là chúng ta bị vận hành bởi luật nhân quả, bởi thập 

nhị nhân duyên, bởi sanh lão bệnh tử mà luân hồi trong sáu cõi. Mặc dù 

vậy với kiếp làm người ta có cái khả năng tu tập để thoát ra khỏi các sự 

vận hành đó.  

Sự tu tập này có những điều kiện căn bản cốt yếu và có những thứ 

lớp địa vị trước khi đạt đến một sự giải thoát hoàn toàn mà ta thường 

gọi là Giác Ngộ, là Chân Tâm, là Phật Tánh, là Chân Không Diệu Hữu, là 

Chánh Đẳng Chánh Giác, là A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề và rất 

nhiều danh từ trừu tượng khác được nói tới trong tam tạng kinh điển.  

 

Quả vị tối thượng bồ đề mà chúng ta đang nói đến đây chỉ là tạm 

dùng danh từ để hiển bầy chứ thật ra không thể gọi được là quả vị nào 

cả vì cảnh giới này chỉ thật sự được trực nhận khi ta đã kinh nghiệm 

được một sự đột biến nơi tâm thức. Cái cảnh giới này vượt khỏi tầm 

suy nghĩ và tưởng tượng của con người nên không thể dùng lời nói để 

hiển bày ra được. Không thể nào có thể dùng ngôn từ, một phương tiện 

có giới hạn để diễn tả một cảnh giới vô giới hạn được. Tuy nhiên xin 

hãy tạm chấp nhận là có cái cảnh giới vô thượng hầu có thể bàn luận và 

học hỏi.  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 150 

 

Điều kiện tiên quyết là phải phát bồ đề tâm, thượng cầu Phật đạo, 

hạ hóa độ chúng sanh, nhất quyết phát nguyện đời đời kiếp kiếp tu trì 

theo đường lối của bậc giác ngộ đã chỉ dậy, giữ tâm không lùi sụt, kiên 

trì dũng mãnh tu tập cho tới khi đạt được thành bậc Chánh Đẳng Chánh 

Giác, có được sự tự tại vô ngại, một năng lực bất khả tư nghì, tùy duyên 

ứng hiện hóa độ chúng sanh.  

 

Kinh Lăng Nghiêm có nói đến 57 quả vị dẫn đến Phật quả. Những 

quả vị đó là: càn huệ địa, thập tín, thập trụ, thập hạnh, thập hồi hướng, 

tứ gia hạnh, thập địa, đẳng giác và diệu giác.   

 

Khi mới phát tâm tu hành, căn cơ còn non nớt, sự hiểu biết còn 

nông cạn nên địa vị này gọi là càn huệ địa. Càn tức là nông cạn, khô 

cằn ví như mảnh đất mới được vun xới chưa được tưới tẩm nhiều.  

 

Sở dĩ hành giả phát tâm tìm hiểu và tu hành pháp đại thừa là vì 

trong A lại da thức vốn sẵn có hạt giống đại thừa gọi là chủng tánh đại 

thừa. Khi hạt giống này được vun xới đầy đủ sẽ tăng trưởng và vươn 

lên từ nơi căn bản thức khiến ta cảm thấy thao thức muốn tầm cầu học 

đạo, khiến ta có cơ duyên gặp được thiện tri thức, hướng dẫn, khai mở 

tâm thức, làm ta tin tưởng ở pháp đại thừa, hiểu được sự như huyễn 

của vạn pháp, xa rời được sự chấp trước, xa rời được vọng tưởng, tin 

tưởng vào đạo vô thượng mà phát bồ đề tâm, tu tập thăng tiến qua các 

địa vị từ thập tín lên đến thập địa, rồi đẳng giác và diệu giác.  

 

Trong kinh Lăng Nghiêm, A Nan sau khi được Phật cho Văn Thù Sư  

Lợi dùng thần chú cứu thoát khỏi chú thuật của Ma Đăng Già, đến 

trước Phật khóc lóc, giận mình từ vô thủy đến nay, một bề học rộng 

nhớ nhiều mà chưa có được định lực rốt ráo, cầu xin Phật chỉ cho các 

pháp Xa Ma Tha (Samatha), Tam Ma Đề (Samadhi) và Tam Ma Bạt 

Đề (Samapatti) là những phương tiện căn bản để thành đạo quả của 

chư Như Lai.  

 



151  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Xa Ma Tha, Tam Ma Đề và Tam Ma Bạt Đề ở kinh Lăng Nghiêm phải 

được hiểu theo thứ tự là Chỉ, Quán và Thiền na. Chỉ là pháp tu định của 

tiểu thừa, giữ cho tâm được yên, chẳng hạn như pháp chú tâm vào sự 

đếm hơi thở, chú tâm vào hơi thở dài hoặc ngắn, chú tâm vào bụng 

phình lên hay xẹp xuống, chú tâm vào đầu một que nhang đang cháy, 

v.v… Quán là pháp quán tưởng của tiểu thừa, chẳng hạn như quán về 

mầu sắc xanh, trắng hoặc vàng, quán nước, quán ảnh tượng của Phật 

hay các vị bồ tát, quán hình ảnh hoa sen, quán các chữ Phạn như án hay 

lam, ngũ đình tâm quán (sổ túc, bất tịnh, từ bi, nhân duyên, 18 giới), 

quán tứ niệm xứ, quán nhân duyên, v.v…Thiền na còn gọi là thiền hay 

thiền định là phương pháp của đại thừa bao gồm cả chỉ lẫn quán.  

 

Bàn luận sâu về các pháp Chỉ và Quán không phải là phạm vi của bài 

này. Ở đây chỉ muốn nhấn mạnh rằng muốn đạt đến cảnh giới Chánh 

Đẳng Chánh Giác không thể loại bỏ Thiền Định. Tùy theo phương pháp 

chỉ dậy của các vị tổ mà có nhiều pháp môn và tông phái. Hiện nay 

những tông phái đại thừa chính thường được nói tới là Tào Động, Tịnh 

Độ, Mật Tông và Lâm Tế. Mỗi tông phái có chủ trương, đường lối, tông 

chỉ và cơ phong riêng. Tùy theo cơ duyên và trình độ, theo tông phái 

nào thì phải giữ tông chỉ và cơ phong của tông phái đó.  

 

Tào Động cũng gọi là thiền mặc chiếu tức là phương pháp tọa thiền 

giữ tâm tĩnh lặng, biết các vọng niệm khởi lên mà không để vọng niệm 

lôi cuốn.  

 

Tịnh Độ dùng câu Nam Mô A Di Đà Phật còn gọi là lục tự Di Đà để 

giữ tâm được an định.  

 

Mật Tông dùng lục tự chân ngôn Om Ma Ni Bát Mê Hồng để an trụ 

tâm.  

 

Lâm Tế thì khán thoại đầu, hiện nay câu thoại đầu thông dụng được 

thực tập trong các thiền đường bên Trung Hoa là câu Niệm Phật Là Ai?  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 152 

 

Tâm càng định thì tánh giác càng phát triển. Khi tâm tư đã lắng 

đọng thì những sự ồn ào hay huyên náo bên ngoài không còn ảnh 

hưởng nhiều đến sự định tâm của chúng ta, các vọng tưởng cũng ít 

khởi lên, và ta từ từ sẽ cảm giác được những chuyển biến bên trong. 

Thoạt đầu là những vi vu có thể là do những chuyển động của các luồng 

khí huyết lưu chuyển trong châu thân, đi lên não bộ, cảm ứng đến các 

giây thần kinh. Rồi tánh giác phát triển tinh tế hơn khiến ta cảm nhận 

được những cảnh giới ở xa, ở trong màn đêm; đó là lúc tánh giác phá 

được những ngăn ngại của sắc ấm.  

 

Sau đó tánh giác phát triển thêm khiến hành giả thoát khỏi các ngăn 

ngại của thọ, tưởng, hành và thức ấm, cảm nhận được tất cả những gì ta 

chưa từng cảm nhận được, thấy được sự vận hành của tâm thức, vượt 

ra ngoài tầm giới hạn của cả không gian lẫn thời gian.  

 

Chính sự phát triển của tánh giác này sẽ đưa ta đến đạo quả vô 

thượng.  

Sự phát triển tánh giác này là sự phát triển âm thầm trong vô thức 

hay tiềm thức, là cái nhân không tạo tác, là cái nhân vô vi sẽ hướng 

chúng ta đến quả giác ngộ vô vi, một sự giác ngộ viên mãn, một cảnh 

giới không cảnh giới, một chân không vô vi.  

 

Hãy nghiên cứu bài tụng thứ hai mươi sáu nói về địa vị gia hạnh.  

 

–o0o–  

 

BÀI TỤNG THỨ HAI MƯƠI SÁU  

 

Nãi chí vị khởi thức  

Cầu trụ Duy Thức Tánh  

Ư nhị thủ tùy miên  

Do vị năng phục diệt  

 



153  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Dịch là:  

 

Khi chưa khởi được thức  

Cầu trụ Duy Thức Tánh  

Thì hai thủ tiềm ẩn  

Vẫn chưa thể diệt trừ  

 

Chúng sanh từ vô thủy bị vô minh chấp chước che lấp chân tâm nên 

mãi lưu chuyển trong luân hồi sanh tử. Những chấp chước đó là phiền 

não chướng và sở tri chướng. Hai chướng này còn gọi là hai thủ, một 

là năng thủ, hai là sở thủ, là sự chấp chước vào khả năng nhận thức và 

hiểu biết cùng đối tượng của sự nhận thức và hiểu biết đó, luôn luôn 

thấy có ngã và có pháp.   

 

Hai thủ này rất khó khắc phục, khi chưa tu được đến bậc kiến đạo 

thì chưa thể có cái khả năng diệt trừ được chúng vì chúng rất vi tế, nằm 

núp sâu trong tâm thức, là căn nguyên của mọi chướng ngại ngăn trở 

tiến trình tu hành.  

 

Vậy bậc kiến đạo là gì? Bậc kiến đạo là bậc sơ địa bồ tát, đã trải 

qua 45 quả vị, từ quả vị càn huệ địa, qua thập tín, thập trụ, thập hạnh, 

thập hồi hướng rồi tứ gia hạnh.  

 

Đến quả vị sơ địa thì mới thật sự nhận biết và thật tin nơi chánh 

pháp, mới thật sự phát bồ đề tâm dũng mãnh, bỏ được hết các vị kỷ, 

quên được những lợi ích riêng tư và làm điều gì cũng hồi hướng đến lợi 

ích và hạnh phúc cho muôn loài. Vị bồ tát sơ địa đã trải qua địa vị tứ gia 

hạnh là địa vị mà hành giả biết rõ con đường tu tập đưa đến giải thoát 

mà danh từ chữ hán khi xưa gọi là thuận hướng đến phần quyết 

trạch, tức là thuận hướng đến phần giải thoát chân thật. Vì biết rõ con 

đường tu hành nên có cái khả năng diệt trừ hai cái thủ là năng thủ và 

sở thủ, còn gọi là hai cái chấp, chấp ngã và chấp pháp.  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 154 

 

Ở đây tưởng cũng nên nói sơ về bốn cái gia hạnh này. Bốn gia hạnh 

gồm có noãn, đảnh, nhẫn và thế đệ nhất.  

 

Con người khi hiện hữu họp nhóm lại thành từng nhóm, từng địa 

phương, phát minh ra cách thức để liên lạc với nhau, đặt ra các quy ước 

về dấu hiệu và âm thanh để diễn tả các đối tượng vật chất bên ngoài và 

tình cảm bên trong, nhận xét và đặt tên, định nghĩa, phân biệt đặc tánh 

của từng hiện tượng. Thành Duy Thức gọi đó là bốn pháp tầm tư. Tầm 

tư danh, tầm tư nghĩa, tầm tư đặc tánh và tầm tư sai biệt.   

 

Ở bậc noãn, vị bồ tát phát sanh tầm tư bậc hạ, quán bốn pháp tầm 

tư đều do tự tâm biến hiện, giả nói là có chứ kỳ thực không có gì để 

nắm bắt, tức là không có tướng sở thủ. Các pháp đều như huyễn, và do 

cái huyễn đó mà đặt ra có tên gọi, do tên gọi đó mà biết ý nghĩa và đặc 

tánh của các pháp, từ đó mới phân biệt được sự khác biệt của các pháp. 

Các vị bồ tát tiếp tục quán như vậy tới lúc đạt được hơi lửa đầu tiên của 

mặt trời trí huệ, là đạt được bậc noãn, là hơi ấm, là tướng nóng.  

 

Ở bậc đảnh, vị bồ tát phát sanh tầm tư bậc thượng, vẫn quán thấy 

bốn pháp tầm tư nói trên đều do tự tâm biến hiện, các pháp đó chỉ giả 

thiết nói ra mà thôi chứ thật sự không có gì để nắm bắt. Ở giai đoạn này 

tướng sáng của lửa trí tuệ tăng thêm. Địa vị này là tột đỉnh của địa vị 

tầm tư nên gọi là đảnh, vị bồ tát đã đứng trên đỉnh núi vượt trên mọi 

sự mê lầm, thấy được khoảng không gian trong sáng bao la.  

 

Noãn và Đảnh đều nương bốn tầm tư mà thành lập.  

 

Ở bậc nhẫn thì phát khởi Trí Như Thật bậc hạ, lìa khỏi Sở Thủ và 

Năng Thủ, nhẫn chịu cảnh và thức đều không nên gọi là nhẫn. Khi ấy trí 

giác ngộ sáng tỏ, thân tâm giữ được sự yên lặng trong sáng, không bị 

các pháp vẩn đục ở chung quanh chi phối.  

 

Ở bậc thế đệ nhất thì phát khởi Trí Như Thật bậc thượng, lìa Năng 

Thủ và Sở Thủ liên tục không gián đoạn nên chắc chắn sẽ nhập vào 



155  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Kiến Đạo. Vì đây là pháp tối thắng hơn cả của phàm phu nên gọi là thế 

đệ nhất, phá hết được các kiến hoặc sai lầm của Phi tưởng phi phi 

tưởng, sẵn sàng nhập vào dòng thánh.  

 

Nhẫn và Thế Đệ Nhất đều nương bốn như thật trí mà thành lập. 

Bốn Như Thật Trí là Như Thật Trí Danh, Như Thật Trí Nghĩa, Như 

Thật Trí Đặc Tánh và Như Thật Trí Sai Biệt.   

 

Như Thật Trí là trí biết hai thủ năng và sở đều không có thật tánh 

tức là rõ biết rằng lìa thức thì không có bốn tướng Danh, Nghĩa, Đặc 

Tánh, Sai Biệt và lìa bốn tướng đó thì cũng không có thức chấp thủ. Tất 

cả chỉ là sự chuyển hiện nơi tâm thức, không có gì là hiện lượng (chân 

thật) để nắm bắt.  

 

Hãy tiếp tục nghiên cứu bài tụng thứ hai mươi bảy nói về điều kiện 

để trụ được Duy Thức tức địa vị tư lương.  

 

–o0o–  

 

BÀI TỤNG THỨ HAI MƯƠI BẢY  

 

Hiện tiền lập thiểu vật  

Vị thị Duy Thức Tánh  

Dĩ hữu Sở Đắc cố  

Phi thật trụ Duy Thức.  

  

Dịch là:  

 

Nếu còn một chút gì  

Cho là Duy Thức Tánh  

Là còn có Sở Đắc  

Chẳng thật trụ Duy Thức.  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 156 

 

Khi tinh tấn tu hành thì thế nào cũng nếm được hương vị an lạc của 

sự tu hành, hiểu những ý nghĩa thâm sâu trong các lời kinh, thấy được 

những cảnh giới khó có thể lý giải, có thể biết trước được một vài sự 

việc, có thể thấy được trong đêm tối hay là có những giấc mơ thật là kỳ 

lạ, kinh nghiệm được những giây phút thoải mái trong khi thiền định. 

Lấy những kinh nghiệm này làm pháp hỷ mà vững tin, dũng mãnh tu 

hành tinh tấn thì tốt, nhưng lấy đó để mà khoe khoang chứng đắc thì là 

rất sai lầm.  

 

Trong kinh Lăng Nghiêm, Phật liệt ra 50 loại ma chướng trong khi 

tu tập, Phật nói nếu thiền quán mà được những năng lực gì mà không 

khởi tâm thấy mình có chứng đắc thì tốt, còn khởi tâm ưa thích hay là 

thấy mình chứng bậc thánh thì rơi vào tà kiến. Hãy xem một đoạn kinh 

nói về tà kiến, về sự chứng được ban đêm thấy phương xa:  

 

“Lại dùng tâm ấy nghiên cứu sâu xa, bỗng ở giữa đêm thấy rõ chợ 

búa, làng mạc, bà con quyến thuộc phương xa, hoặc nghe lời họ nói. 

Đây gọi là dằn ép tâm cùng tột mà phóng hiện ra, nên thấy được cách 

xa như thế, không phải là chứng bậc thánh; nếu không khởi tâm chứng 

thánh thì gọi là cảnh giới tốt, nếu nghĩ là chứng bậc thánh tức là mắc 

các tà kiến”.  

 

Hãy xem thêm một đoạn kinh nói về ma chướng của sự Chấp Sanh 

Vô Sanh, trong pháp Vô Sanh mà lại chấp có tứ đại sanh ra các pháp, 

chấp có cái Sanh trong pháp Vô Sanh:  

 

“Lại thiện nam tử, xét cùng tánh không của hành ấm, đã hết sanh 

diệt nhưng chưa viên mãn về sự tinh diệu của tánh tịch diệt. Khi đã 

được tùy thuận các căn viên dung, dùng thay lẫn nhau được, nơi tánh 

viên dung biến hóa tất cả, phát sanh cầu cái ánh sáng của hỏa đại, ưa 

cái thanh tịnh của thủy đại, yêu cái châu lưu của phong đại, xét cái 

thành tựu của địa đại, rồi sùng phụng mỗi mỗi cái, nhận những tứ đại 

kia làm bản nhân và lập nó làm cái nhận hiểu thường trụ, thì người đó 

sa vào cái chấp ‘Sanh Vô Sanh’, thành bè bạn với ông Ca Diếp Ba và bọn 



157  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Bà La Môn, đem hết thân tâm thờ lửa, thờ nước, để cầu ra khỏi sanh tử, 

mê muội tánh Bồ Đề của Phật, bỏ mất chánh tri kiến; ấy gọi là bọn thứ 

năm chấp trước, phụng thờ, mê tâm theo vật, lập cái nhân mong cầu hư 

vọng, để cầu cái quả mong mỏi giả dối, tránh xa tánh viên thông, đi 

ngược đạo Niết Bàn, sanh ra giống điên hóa”.  

 

Dù đạt đến cảnh giới phi tưởng phi phi tưởng của cõi trời vô sắc thì 

cảnh giới này cũng chưa phải rốt ráo thanh tịnh vô vi, trong tâm thức 

vẫn còn tiềm ẩn những hoặc lậu thật vi tế của tham, sân và si. Trong 

kinh có nói đến vị hành giả kia tu tập trong khu rừng bên bờ suối, khi 

sắp đắc quả phi tưởng phi phi tưởng, bị nhiễu loạn bởi những tiếng 

động gây ra bởi những đàn chim bay ríu rít xung quanh và bởi những 

bầy cá nhào lộn trong dòng suối, đã khởi lên một niệm sân nên sau này 

khi hết hưởng phước ở cõi trời vô sắc thì bị đọa xuống làm con hồ phi 

ly, là một loại chồn có cánh, vừa biết bay, bắt được chim trên trời, vừa 

biết lội, ăn được cá dưới nước.  

 

Trong Trung Bộ Kinh, phẩm Pháp Môn Căn Bản, Phật nói nếu kẻ 

nào đạt được Niết Bàn mà nghĩ rằng mình có chứng đắc thì đó không 

phải là chứng đắc mà chỉ là một sự tham ái thôi:  

 

” Người ấy nhận biết Niết Bàn là Niết Bàn, người ấy nghĩ mình là 

Niết Bàn, mình ở trong Niết Bàn, mình ở ngoài Niết Bàn, Niết Bàn là của 

mình, người ấy tham đắm Niết Bàn. Vì sao thế? Vì người ấy không hiểu 

rốt ráo Niết Bàn. Ta nói thế!”  

 

Cũng trong phẩm này, ở một đoạn khác, Phật nói:  

 

“Này các tỳ kheo, Như Lai là bậc Chánh Đẳng Chánh Giác thật biết 

Niết Bàn là Niết Bàn, ngài không nghĩ mình là Niết Bàn, mình ở trong 

Niết Bàn, mình ở ngoài Niết Bàn, ngài không nghĩ Niết Bàn là của mình, 

ngài không tham đắm Niết Bàn. Vì sao thế? Vì ngài hiểu rõ tham đắm là 

cội rễ của khổ  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 158 

 

đau, từ đó có sự hiện hữu, có sanh, lão, bệnh và tử. Do vậy này các vị 

tỳ kheo, với sự diệt trừ hoàn toàn, xa lìa, đoạn trừ, xả bỏ, từ bỏ tất cả 

tham đắm, Như Lai đã giác ngộ Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác.”  

 

Trong kinh Kim Cang, Phật nói với ông Tu Bồ Đề:  

 

“Thật vô hữu pháp Như Lai đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề.  

Nhược hữu pháp Như Lai đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề 

giả, Nhiên Đăng Phật tức bất dữ ngã thọ ký: Nhữ ư lai thế đương đắc 

tác Phật, hiệu Thích Ca Mâu Ni. Dĩ thiệt vô hữu pháp đắc A Nậu Đa La 

Tam Miệu Tam Bồ Đề, thị cố Nhiên Đăng Phật dữ ngã thọ ký thị ngôn: 

Nhữ ư lai thế, đương đắc tác Phật, hiệu Thích Ca Mâu Ni .”  

 

Có nghĩa là:  

 

“Thật không có pháp Như Lai đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh 

Giác.  

Nếu có pháp Như Lai đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác thì 

Phật Nhiên Đăng đã không thọ ký cho ta: Ở đời sau, ông sẽ đắc thành 

Phật hiệu là Thích Ca Mâu Ni. Vì thật không có pháp đắc Vô Thượng 

Chánh Đẳng Chánh Giác nên Phật Nhiên Đăng mới thọ ký cho ta như 

thế này: Ở đời sau, ông sẽ đắc thành Phật hiệu là Thích Ca Mâu Ni.”  

 

Các vị bồ tát chưa đạt đến bậc Bất Động Địa tức bồ tát đệ bát địa thì 

tuy thấy rõ được con đường tu Giải Thoát nhưng vì vẫn còn thấy có 

Pháp để tu, còn có cảnh giới Niết Bàn Tịch Tĩnh, còn có tướng Không để 

chứng, vẫn còn chấp vào một chút tướng mà cho đó là Thắng Nghĩa của 

Duy Thức, là còn có sở đắc nên chưa thật trụ ở nơi Chân Thật của Duy 

Thức.  

 

Hãy nghiên cứu bài tụng thứ hai mươi tám nói về địa vị thông đạt.  

 

–o0o–  



159  Thầy TRÍ CHÂU 

 

 

BÀI TỤNG THỨ HAI MƯƠI TÁM  

 

Nhược thời ư sở duyên  

Trí đô vô sở đắc  

Nhĩ thời trụ Duy Thức  

Ly nhị thủ tướng cố.  

 

Dịch là:  

 

Nếu khi đối sở duyên  

Trí đều không sở đắc  

Mới thật trụ Duy Thức  

Vì đã lìa hai thủ.  

 

Các vị bồ tát ở bậc thất địa tiếp tục tinh tấn tu tập không lùi sụt sẽ 

phát sanh được trí vô sở đắc hay là trí vô phân biệt, không còn chấp 

vào hai thủ là năng thủ và sở thủ, không còn có cái tướng đối đãi chấp 

có lẫn chấp không nên có cái khả năng trực nhận được thể tánh chân 

như. Địa vị này gọi là thông đạt vị.   

 

Những vị A la hán và Bích chi phật đã hồi đầu theo đại thừa cùng 

những vị bồ tát đệ bát địa tiếp tục tu tập vô phân biệt trí (còn gọi là vô 

sở hữu trí) có được đầy đủ các phẩm chất ưu việt để đạt tới đạo quả bồ 

đề, có được trí xuất thế gian, đoạn dứt được hai tướng thô trọng của 

phiền não chướng và sở tri chướng, phát khởi được tâm từ bi chân 

thật, thật lòng thương sót cho những chúng sanh hãy còn mê muội, 

đắm say trong sanh tử luân hồi.  

 

Hãy nghiên cứu bài tụng thứ hai mươi chín nói về địa vị tu tập.  

 

–o0o–  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 160 

 

BÀI TỤNG THỨ HAI MƯƠI CHÍN  

 

Vô đắc bất tư nghì  

Thị xuất thế gian trí  

Xả nhị thô trọng cố  

Tiện chứng đắc chuyển y.  

 

Dịch là:  

 

Không đắc chẳng nghĩ bàn  

Là trí xuất thế gian  

Xả hết hai trọng chướng  

Nên chứng quả chuyển y.  

 

Trí thế gian bị phiền não chướng và sở tri chướng làm trở ngại. Hai 

cái chướng này làm cho sự chứng quả Giải Thoát Bồ Đề trở nên khó 

khăn và nặng nề mệt nhọc nên còn được gọi là hai trọng chướng.  

 

Người thế gian thường bị ngăn trở bởi hai trọng chướng của năng 

và sở, chấp vào khả năng nhận biết của mình và chấp vào sự đánh giá 

các đối tượng của sư nhận biết đó. Chính chúng là nguyên nhân tạo ra 

các thành kiến, phê phán, dẫn đến những thị phi, hiểu lầm, tranh cãi, 

đấu tranh và hận thù. Chúng làm trở ngại cho tình giao hảo, sự cởi mở 

và sự tiếp thông giữa cha mẹ, vợ chồng, con cái trong gia đình, giữa bạn 

bè và những người thân thuộc, giữa mọi người xung quanh. Chúng làm 

sứt mẻ tình thân hữu, bế tắc sự thông cảm khiến cho lòng từ bi và 

thương yêu không thể phát triển được.  

  

Các vị bồ tát đệ bát địa và các thanh văn duyên giác hồi đầu là 

những vị tu tập được trí vô sở đắc là cái trí có khả năng loại trừ tận cội 

gốc hai trọng chướng này để hành giả kinh nghiệm được sự chuyển 

biến nội tại, một sự đột biến nơi tâm thức mà đắc được quả chuyển y.   

 

Chuyển y là gì?  



161  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Chuyển là thay đổi, biến đổi như chuyển từ xấu sang đẹp, từ nhơ 

sang sạch, từ cấu sang tịnh, từ hạn hẹp sang rộng lớn, từ có giới hạn 

sang vô giới hạn.  

 

Y là nơi nương tựa, nơi được lấy làm căn bản, làm cơ sở tỷ như cái 

nhà là cơ sở cho người ở, thế giới là nơi cho chúng sanh nương tựa và 

sinh sống, A lại da thức là căn cứ cho các chủng tử và hiện hành.  

 

Khi chưa chuyển y thì chân tâm bị che lấp bởi hai chướng. Hai 

chướng này cũng gọi là vô minh, vì làm cho chân tâm bị che khuất, mê 

muội tăm tối, không được sáng suốt, làm cho sự nhận biết bị biến kế.  

 

Chân tâm bị nhiễm ô sẽ trở nên hạn hẹp, giới hạn nên không được 

gọi là chân tâm mà là A lại da thức, là cái tạng thức chứa mọi hạt giống 

phân biệt, cả tốt lẫn xấu và có cả không xấu lẫn không tốt.  

 

Nương nơi A lại da thức mà khởi được vô phân biệt trí còn gọi là vô 

sở đắc trí thì sẽ dần dần loại bỏ được các cấu nhiễm, xả được hết hai 

trọng chướng của năng thủ và sở thủ. Khi ấy thức A lại da trở nên 

thanh tịnh, trong sáng, không còn gọi là thức A lại da nữa mà là Bạch 

tịnh thức, Đại viên cảnh trí hay là Viên thành thật. Lúc này là lúc 

không còn có phiền não chướng và sở tri chướng nữa. Đó là lúc đắc 

được quả chuyển y, còn gọi là Đại Giải Thoát hay là Đại Bồ Đề.   

 

Chính vì những lý do này mà bồ tát Thế Thân nói cái trí vô sở đắc là 

cái trí xuất thế gian không thể nghĩ bàn, có khả năng đưa hành giả tới 

bờ giác.  

 

Vị bồ tát nương nơi Duy Thức Tướng tu tập Vô Sở Đắc Trí hay là Vô 

Phân Biệt Trí, xả được hai tướng thô trọng của phiền não chướng và sở 

tri chướng mà đắc quả chuyển y là vị bồ tát đã vượt khỏi bậc Thập Địa, 

lên bậc Đẳng Giác, khởi được Kim Cương Dụ Định chứng được quả vị 

Diệu Giác của Phật, nhập vào được Duy Thức Tánh tức là cái tánh chân 

thật của Duy Thức.  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 162 

 

Vì thế mà phương pháp tu đạo của Duy Thức được gọi là phương 

pháp Tùng Tướng Nhập Tánh, nương nơi hiện tướng mà nhập được 

thể tánh chân như.  

 

Thể tánh chân như là Thật Tánh Duy Thức, là Vô Lậu Giới, là Đại 

Niết Bàn, là Đại Giải Thoát, là Đại Bồ Đề hay là Vô Thượng Giác.   

 

Các điều vừa trình bầy trên chẳng có gì khác với những gì nói trong 

Bát Nhã Tâm Kinh mà chúng ta trì tụng hằng ngày. Hãy thử ôn lại vài 

đoạn:  

 

“Dĩ vô sở đắc cố, bồ đề tát đỏa y Bát Nhã Ba La Mật Đa cố tâm vô 

quái ngại, vô quái ngại cố vô hữu khủng bố, viễn ly điên đảo mộng 

tưởng, cứu cánh Niết Bàn. Tam thế chư Phật y Bát Nhã Ba La Mật Đa cố 

đắc A Nậu Đa La Tam Miệu tam Bồ Đề”  

 

Lời Việt như sau:  

 

“Vì không có sở đắc, khi một vị bồ tát nương Diệu Pháp Trí Độ thì 

tâm không chướng ngại. Vì tâm không chướng ngại nên không có sợ 

hãi, xa lìa mộng tưởng, xa lìa điên đảo, đạt Niết Bàn Tuyệt Đối, Chư 

Phật trong ba đời y Diệu Pháp Trí Độ nên đắc Vô Thượng Giác”.  

 

Trong Thiền Tông có nói đến Đầu Sào Trăm Trượng, khi tới đầu sào 

rồi phải làm thêm được một bước nhảy vọt, buông bỏ tất cả, vào được 

cái Không của Hố Sâu Vực Thẳm, là ý nghĩa của cái Vô Sở Đắc này.  

 

Hãy nghiên cứu địa vị cứu cánh nói trong bài tụng cuối của Duy 

Thức Tam Thập Tụng.  

 

–o0o–  

 



163  Thầy TRÍ CHÂU 

 

BÀI TỤNG THỨ BA MƯƠI  

 

Thử tức Vô Lậu Giới  

Bất tư nghì thiện thường  

An lạc giải thoát thân  

Đại Mâu Ni danh pháp.  

  

Dịch là:  

 

Đấy là cõi Vô Lậu  

Thiện Thường chẳng nghĩ bàn  

Thân giải thoát an vui  

Gọi là Đại Mâu Ni  

 

Quả chuyển y là kết quả đạt được sau khi diệt trừ được hai trọng 

chướng, vượt qua bậc đẳng giác, khởi kim cang dụ định thành Phật, là 

mục đích của sự tu hành, là cứu cánh vị.  

 

Chữ Thử ở đầu bài tụng này là chỉ cho quả chuyển y Đại Niết Bàn 

hay là Đại Bồ Đề. Đại Niết Bàn là muốn nói đến Đại Giải Thoát, giải 

thoát khỏi tất cả nhiễm ô của phiền não chướng. Đại Bồ Đề là muốn nói 

đến Vô Thượng Giác, là trí huệ thanh tịnh, xa rời mọi kiến chấp của sở 

tri chướng.  

 

Thử tức vô lậu giới có nghĩa là quả chuyển y đó cũng gọi là Vô Lậu 

Giới, cõi vô lậu thanh tịnh của bậc Đại Giác Ngộ. Cõi này khác hẳn các 

cõi của địa vị tứ gia hạnh, và cũng khác hẳn các cõi của hàng Thanh Văn 

và Duyên Giác (Nhị Thừa) vì:  

1. Diệt trừ được tất cả các phiền não nhiễm ô.  

2. Không phải là cảnh giới của các tật xấu và sự mong cầu vì không 

còn dính mắc vào danh và lợi.  

3. Tự tánh thanh tịnh, viên mãn và phổ chiếu.  

 

Vô Lậu Giới có năm đặc tánh:  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 164 

 

Bất khả tư nghì vì là một chuyển thức nội tại, một sự đột biến bên 

trong tâm thức nơi vị bồ tát. Sự đột biến này rất siêu việt và thâm sâu, 

vượt khỏi trí tưởng tượng của phàm phu.  

Thiện vì toàn là pháp trong sạch (bạch tịnh), không có mảy may 

dấu vết của nhiễm ô, đồng với pháp giới thanh tịnh, xa lìa khỏi sanh 

diệt, khi mà bốn thức đã chuyển thành bốn trí. Tiền ngũ thức thành 

Thành sở tác trí, Ý thức thành Diệu quan sát trí, Mạt na thức thành 

Bình đẳng tánh trí, A lại da thức thành Đại viên cảnh trí (Bạch tịnh 

thức).  

Thường vì không cùng tận, không biến đổi, không sanh không diệt, 

đồng với pháp giới thanh tịnh.  

An lạc vì xa lìa các chấp thủ, không còn bị bức não nên thường làm 

an lạc mọi loài chúng sanh.  

Giải thoát vì đã xa lìa hẳn khỏi phiền não chướng và sở tri chướng, 

vượt thoát khỏi các nghiệp tạo tác sanh tử luân hồi.  

 

Quả chuyển y cũng gọi là cứu cánh vị và rất nhiều tên gọi khác bao 

hàm tất cả các đặc tính tịch tĩnh thanh tịnh, thiện thường, giải thoát và 

an vui vượt lên trên tất cả sự suy nghĩ và tầm hiểu biết của phàm phu, 

cũng gọi là Đai Mâu Ni, Đại Tịch Tĩnh, hay là Đại Tịch Mặc.   

 

Trong Bách Pháp Minh Môn Luận ngài Thế Thân có nói đến sáu 

món vô vi: Hư Không Vô Vi, Trạch Diệt Vô Vi, Phi Trạch Diệt Vô Vi, 

Bất Động Diệt Vô Vi, Thọ Tưởng Diệt Vô Vi và Chân Như Vô Vi. Tùy 

theo những đặc tính nào muốn nhấn mạnh mà tên gọi của cảnh giới vô 

vi có khác: Hư Không Vô Vi vì muốn diễn tả cái không sanh không diệt, 

cái như như không tăng không giảm, không nhơ không sạch, xa rời các 

pháp cấu nhiễm, rỗng rang như hư không.  

Trạch Diệt Vô Vi vì muốn nói đến sự nhất quyết diệt trừ tất cả các 

cấu nhiễm mà chứng đắc Chân Như.  

Phi Trạch Diệt Vô Vi vì muốn nói đến sự tu trì nghiêm mật vô 

phân biệt trí mà chứng đắc Chân Như.  



165  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Bất Động Diệt Vô Vi hay là Diệt Tận Định Vô Vi vì muốn nói đến 

cái tâm không bị lay chuyển, kiên cố tu trì, diệt được mọi phiền não mà 

chứng đắc Chân Như.  

Thọ Tưởng Diệt Vô Vi vì muốn nói đến sự xa lìa thọ tưởng mà 

chứng đắc Chân Như.  

Chân Như Vô Vi vì muốn nói đến cái thể Chân Như thanh tịnh, tịch 

tĩnh, như như của các pháp.  

 

Để kết thúc chương này, xin hãy đọc một đoạn trong kinh Lăng Già 

Tâm Ấn:  

 

“Này Đại Huệ, do các công hạnh của đại từ bi, phương tiện thiện xảo 

và vô công dụng, vị bồ tát quán sát tất cả các chúng sanh, biết rằng tất 

cả đều như huyễn, như những bóng hình không phải sanh ra vì một 

nguyên nhân nào; và xa hơn nữa, vì biết rõ thế giới không hiện hữu 

ngoài tâm thì vị bồ tát đó hướng đến một đời sống vô tướng. Từ từ đưa 

tâm thức lên các địa vị cao hơn, vị ấy chứng được cái Tam Ma Địa trong 

đó vị ấy hiểu được rằng ba cõi chính là tâm. Cái Tam Ma Địa mà vị ấy 

đạt tới gọi là Như Huyễn Tam Ma Địa. Sau đó vị ấy xa rời mọi biến kế, 

kiện toàn trí tuệ, biết được tánh vô sanh của mọi sự vật và nhập được 

vào cái Tam Ma Địa gọi là Kim Cương Dụ Định và đắc được Phật thân. 

Luôn trú trong sự như như của vạn pháp, đắc được mười năng lực, sáu 

thần thông và mười sự tự điều ngự mà tùy duyên hóa hiện. Này Đại 

Huệ, có được các phương tiện thiện xảo, vị ấy sẽ đến được tất cả các 

quốc độ của Phật; xa rời mọi triết thuyết, xa rời các Tâm thức, Mạt na 

thức và Ý thức, vị ấy sẽ chứng nghiệm sự Đột Biến bên trong chính 

mình và thứ lớp đạt đến Như Lai thân.”  

 

–o0o– 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 166 

 

CHƯƠNG XIV: TÓM TẮT  

 

Do tập khí có từ vô thủy, con người có những kiến chấp thật kiên cố, 

sâu dày rất khó mà phá trừ và buông xả. Muốn buông xả phải nhận 

chân ra được các pháp là giả có và như huyễn. Chính vì thế mà trong 

bài tụng đầu và trong hai câu đầu của bài tụng thứ hai bồ tát Thế Thân 

đã nhấn mạnh đến cái giả có của các pháp và chúng đều do thức biến 

hiện; các thức gồm có ba thứ là dị thục, tư lương và liễu biệt cảnh :  

 

Do giả thuyết ngã pháp  

Hữu chủng chủng tướng chuyển  

Bỉ y thức sở biến  

Thử năng biến duy tam  

 

Vị: dị thục, tư lương  

Cập liễu biệt cảnh thức.  

 

Tiếp theo đó ngài diễn tả chi thiết về tánh chất của thức thứ nhất. 

Tánh chất tổng quát của thức thứ nhất được biểu hiện ở ba cái tên gọi 

là: A lại da, Dị thục và Nhất thiết chủng. Khi muốn diễn ta tánh chất 

chứa nhóm của thức này thì gọi nó là tàng thức tức là kho chứa mà 

tiếng Phạn gọi là A lại da. Khi muốn diễn tả sự chuyển biến mà hiện 

khởi của thức này thì gọi nó là Dị thục nghĩa là chín mùi mà thành quả. 

Khi muốn nói đến tất cả mọi hạt giống của tất cả các pháp đều được 

chứa trong thức này thì gọi nó là Nhất thiết chủng.  

 

Tất cả mọi suy nghĩ, hành động, thấy biết hoặc xấu, hoặc tốt, hoặc 

không xấu lẫn không tốt của ta đều được lưu giữ trong tàng thức sơ 

năng biến này và các dữ kiện được lưu giữ đó cứ liên tục chuyển biến 

không lúc nào ngưng nghỉ tựa như dòng thác đổ, hết khối nước này đổ 

xuống thì có khối nước tiếp theo, liên miên bất tận. Những chuyển biến 

này khi đã đầy đủ nhân duyên, tăng trưởng chín mùi thì chuyển hiện ra 

căn thân và thế giới tức là chánh báo và y báo. Với tri kiến phàm phu 

không thể nào có thể hiểu biết tường tận được những chuyển biến 



167  Thầy TRÍ CHÂU 

 

trong thức này, cũng không thể biết được sự thọ nhận và nơi chốn 

được thọ nhận, không thể biết chắc chắn được sẽ nhận lãnh thân mạng 

nào trong sáu loài chúng sanh và cũng không thể biết rõ ràng các cõi sẽ 

được thọ mạng tức là không thể biết rõ sự nhận thọ của chánh báo và y 

báo. Những sự chứa nhóm và chuyển biến nơi A lại da thức sẽ chấm 

dứt khi đạt được quả vị A la hán. Khi ấy A lại da thức hoàn toàn vô lậu 

và được gọi là Bạch tịnh thức. Tất cả đặc tính nói trên của tàng thức sơ 

năng biến được bồ tát Thế Thân thâu gọn trong hai câu sau của bài 

tụng thứ hai, bài tụng thứ ba và bài tụng thứ tư:  

 

Sơ A lại da thức  

Dị thục, Nhất thiết chủng  

 

Bất khả tri chấp thọ  

Xứ, liễu. Thường dữ xúc  

Tác ý, thọ, tưởng, tư  

Tương ưng duy xả thọ  

 

Thị vô phú vô ký  

Xúc đẳng diệt như thị  

Hằng chuyển như bộc lưu  

A la hán vị xả.  

 

Tiếp đến bồ tát Thế Thân nói đến thức đệ nhị năng biến tức là thức 

mạt na. Tánh chất của thức này là luôn chấp A lại da thức và các chủng 

tử cùng hiện hành nơi A lại da thức là thiệt có rồi khởi sinh những chấp 

trước và nắm giữ. Những chấp trước và nắm giữ này là nguồn gốc của 

những ngã ái, ngã kiến cùng ngã mạn và ngã si, là bốn món trong căn 

bản phiền não.  

Thức này luôn hiện khởi và không rời A lại da thức. Khi đạt được 

quả vị A la hán hay khi đắc được Diệt tận định của bậc xuất thế đạo tức 

là bồ tát đệ bát địa thì mới loại trừ được các tánh chất tư lương và chấp 

trước nơi mạt na thức.  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 168 

 

Tánh chất của thức này được bồ tát Thế Thân diễn tả trong ba bài 

tụng thứ năm, thứ sáu và thứ bảy:  

 

Thứ đệ nhị năng biến  

Thị thức danh mạt na  

Y bỉ chuyển duyên bỉ  

Tư lương vị tánh tướng  

 

Tứ phiền não thường câu  

Vị: ngã si, ngã kiến  

Tinh ngã mạn, ngã ái  

Cập dữ xúc đẳng câu  

 

Hữu phú vô ký nhiếp  

Tùy sở sanh sở hệ  

A la hán, Diệt định  

Xuất thế đạo vô hữu.  

 

Tiếp đến ngài nói đến thức đệ tam năng biến gồm thức thứ sáu và 

năm thức trước gọi là thức liễu biệt cảnh. Khi đã có thọ mạng rồi 

nghĩa là khi các nghiệp quá khứ đủ duyên chín mùi chuyển hiện ra thân 

căn của một chúng sinh rồi thì sáu thức này nương nơi thân căn mà 

phân biệt thế giới bên ngoài. Tất cả các loại tâm sở đều tương ưng với 

thức liễu biệt cảnh này. Tất cả các pháp thiện hay phiền não hoặc bất 

định đều do thức này phân biệt mà khởi sanh. Các tâm sở có 51 món tất 

cả và được phân chia thành sáu loại như sau: 5 biến hành, 5 biệt cảnh, 

11 thiện, 6 căn bản phiền não, 20 tùy phiền não và 4 bất định tâm sở.  

 

Thiết nghĩ chúng ta cũng nhân đây ôn lại 100 pháp trong Bách 

Pháp Minh Môn Luận bao gồm cả 51 tâm sở pháp vừa nói. 100 pháp 

đó được chia làm 5 loại:  

 

I. TÂM PHÁP có 8 món là: Nhãn thức, Nhĩ thức, Tỷ thức, Thiệt 

Thức, Thân thức, Ý thức, Mạt na thức và A lại da thức.  



169  Thầy TRÍ CHÂU 

 

II. TÂM SỞ HỮU PHÁP gồm 51 món là:  

- 5 Biến Hành: Xúc, Tác ý, Thọ, Tưởng, Tư.  

- 5 Biệt Cảnh: Dục, Thắng giải, Niệm, Định, Huệ.  

- 11 món Thiện: Tín, Tàm, Quý, Vô tham, Vô sân, Vô si, Tinh tấn, 

Khinh an, Bất phóng dật, Hành xả, Bất hại.  

- 6 Căn Bản Phiền Não: Tham, Sân, Si, Mạn, Nghi, Ác kiến.  

- 20 Tùy Phiền Não gồm 10 Tiểu tùy, 2 Trung tùy và 8 Đại tùy. 10 

Tiểu tùy là: Phẫn, Hận, Phú, Não, Tật, Xan, Cuống, Siễm, Hại, Kiêu. 2 

Trung tùy là: Vô tàm, Vô quý. 8 Đại tùy là: Trạo cử, Hôn trầm, Bất tín, 

Giải đãi, Phóng dật, Thất niệm, Tán loạn, Bất chánh tri.  

- 4 Bất Định: Hối, Miên, Tầm, Tư.  

  

III. SẮC PHÁP gồm 11 món là: Nhãn căn, Nhĩ căn, Tỷ căn, Thiệt căn, 

Thân căn, Sắc trần, Thanh trần, Hương trần, Vị trần, Xúc trần và Pháp 

trần.  

Những món này gồm 5 căn và 6 trần. Theo thiển ý của tác giả thì sắc 

pháp phải có 12 món mới trúng. Món thứ 12 là bộ não là nơi tập trung 

tất cả các dữ kiện do ngũ căn đưa tới, nhưng vì nó ẩn tàng bên trong 

nên không tính.  

 

IV. BẤT TƯƠNG ƯNG HÀNH PHÁP gồm 24 món: Đắc, Mạng căn, 

Chúng đồng phận, Dị sanh tánh, Vô tưởng định, Diệt tận định, Vô tưởng 

báo, Danh thân, Cú thân, Văn thân, Sanh, Trụ, Lão, Vô thường, Lưu 

chuyển, Định vị, Tương ưng, Thế tốc, Thứ đệ, Thời, Phương, Số, Hòa 

hiệp, Bất hòa hiệp.  

 

V. VÔ VI PHÁP có 6 món là: Hư không vô vi, Trạch diệt vô vi, Phi 

trạch diệt vô vi, Bất động diệt vô vi, Tưởng thọ diệt vô vi, Chơn như vô 

vi.  

 

Bồ tát Thế Thân diễn tả thức liễu biệt cảnh và tất cả các tánh chất 

của nó trong trong bảy bài tụng kế tiếp tức từ bài tụng thứ tám đến bài 

tụng thứ mười bốn như sau:  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 170 

 

Thứ đệ tam năng biến  

Sai biệt hữu lục chủng  

Liễu cảnh vi tánh tướng  

Thiện bất thiện câu phi  

 

Thử tâm sở biến hành  

Biệt cảnh, thiện, phiền não  

Tùy phiền não, bất định  

Giai tam thọ tương ưng  

 

Sơ biến hành: xúc đẳng  

Thứ biệt cảnh vị: dục  

Thắng giải, niệm, định, huệ  

Sở duyên sự bất đồng  

 

Thiện vị: Tín, tàm, quý  

Vô tham đẳng tam căn  

Cần, an, bất phóng dật  

Hành xả cập bất hại  

 

Phiền não vị: tham, sân  

Si, mạn, nghi, ác kiến  

Tùy phiền não vị: phẫn  

Hận, phú, não, tật, xan  

 

Cuống, siễm dữ hại, kiêu  

Vô tàm cập vô quý  

Trạo cử dữ hôn trầm  

Bất tín tinh giải đãi  

 

Phóng dật cập thất niệm  

Tán loạn, bất chánh tri  

Bất định vị: hối, miên  

Tầm tứ nhị các nhị  



171  Thầy TRÍ CHÂU 

 

 

Sau đó bồ tát Thế Thân nói đến duyên khởi của tiền lục thức, gồm 

nhãn, nhĩ, tỷ, thiệt, thân thức và ý thức. Ngài nói các thức đó đều có hạt 

giống nơi thức thứ tám, lấy thức này làm căn bản và nương nơi thức 

này mà phân biệt và chuyển biến ví như sóng nương nơi nước (như 

đào ba y thủy). Ngũ thức thì tùy duyên mà hiện khởi tức là khi có đủ 

duyên mới có tác động còn ý thức thì thường hiện khởi nghĩa là luôn 

luôn tác động, chỉ trừ khi ngủ mê thiếp đi không có mộng mị, khi chết 

ngất hoặc khi nhập diệt tận định hay vô tưởng định là hai định thật tĩnh 

lặng, không còn thọ và tưởng nữa. Ngoài ra khi sanh lên cõi trời vô 

tưởng thì thức thứ sáu này cũng ngưng hoạt động.  

 

Do các thức chuyển biến mà phát sinh năng phân biệt và sở phân 

biệt.  

Năng phân biệt và sở phân biệt này cứ liên tục chuyển biến nên 

khởi sanh tất cả các pháp. Năng và Sở phân biệt này đều do nơi tâm 

thức động niệm mà khởi sanh nên không có thực và do đó ngài Thế 

Thân nói tất cả đều là duy thức. Bài tụng thứ mười lăm cho đến mười 

bảy diễn tả ý này:  

Y chỉ căn bản thức  

Ngũ thức tùy duyên hiện  

Hoặc câu hoặc bất câu  

Như đào ba y thủy  

 

Ý thức thường hiện khởi  

Trừ sanh vô tưởng thiên  

Cập vô tâm nhị định  

Thùy miên dữ muộn tuyệt  

  

Thị chư thức chuyển biến  

Phân biệt sở phân biệt  

Do thử bỉ giai vô  

Cố nhất thiết Duy thức  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 172 

 

Sau đó ngài cắt nghĩa về nghiệp quả. Theo ngài sở dĩ chúng sanh 

phải thọ báo thân liên tục mãi trong sanh tử luân hồi là vì ở trong tàng 

thức có cái năng lực triền chuyển, là cái năng lực làm cho nghiệp nhân 

cứ phát triển tiếp nối không bao giờ ngưng nghỉ, tất cả những phân biệt 

hay nói rõ hơn là tất cả những gì ta cảm thọ, suy nghĩ hay hành động 

đều được đưa vào lưu trữ trong tàng thức như một chủng tử, chủng tử 

này cứ tiềm ẩn huân tập, chuyển biến thành nghiệp nhân và các nghiệp 

nhân này cứ tương duyên, tương sanh mà chín mùi thành nghiệp quả 

dị thục. Nghiệp này hết thì nẩy sanh nghiệp khác nối tiếp nhau liên tục 

như một dòng nước chảy. Bài tụng thứ mười tám và mười chín diễn tả 

ý này:  

 

Do nhất thiết chủng  

Như thị như thị biến  

Dĩ triền chuyển lực cố  

Bỉ bỉ phân biệt sanh  

 

Do chư nghiệp tập khí  

Nhị thủ tập khí câu  

Tiền dị thục ký tận  

Phục sanh dư dị thục.  

 

Ngay từ vô thủy, vì một niệm bất giác mà Chân tâm thanh tịnh bị 

chiếu soi và dấy động mà phát sanh ra hai phần năng kiến và sở kiến. 

Năng kiến là phần phân biệt chiếu soi và sở kiến là đối tượng của sự 

chiếu soi phân biệt đó. Vì sự phân biệt đó mà Chân tâm bị biến đổi, thật 

thanh tịnh mà biến thành có hình tướng. Khi Chân tâm chuyển hiện 

thành căn thân và thế giới thì sự phân biệt đó làm cho mọi vật vốn như 

huyễn mà dường như có thật, ví như hoa đốm giữa hư không. Sự phân 

biệt này được gọi là biến kế sở chấp, ý muốn nói vì sự phân biệt này 

mà mọi vật, mọi sự bị biến đổi khác với cái tánh chân thật của chúng. 

Mọi vật nương nhau mà hiện hữu chứ thật ra đều không có tánh chất 

riêng biệt. Thí dụ cái núi kia không phải có tánh chất riêng biệt của cái 

núi mà là do các khối đá và đất họp lại mà thành, những khối đá và 



173  Thầy TRÍ CHÂU 

 

những khối đất đó cũng không có tánh chất riêng biệt của khối đá và 

khối đất mà là do vô lượng vô số các vi trần họp thành, các vi trần đó  

cũng không thể hiển lộ được nếu không có hư không, cả vi trần và 

hư không cũng không thể có nếu không có con mắt phân biệt, con mắt 

hiện hữu là phải nương vào thân căn.  

 

Thân căn này cũng không thể hiện hữu nếu không có thế giới chung 

quanh, và cứ tiếp tục thì ta sẽ thấy mọi vật trùng trùng duyên khởi, 

không có cái gì có thể hiện hữu đơn độc được, tất cả như những gút 

mắt của một màng lưới mà trong kinh thường ví như những hạt châu 

trong cái khăn quàng của trời Đế Thích, các hạt châu này lấp lánh phản 

chiếu hạt châu kia và mọi hình ảnh trong đó trùng trùng phản chiếu 

qua lại, hạt châu này có hình ảnh của hạt châu kia, tất cả các hình ảnh 

chiếu sáng đó cứ nương nhau mà ảnh hiện.  

Tóm lại mọi vật đều không có tự tánh chân thật và đều là y tha 

khởi, tức là nương vào cái khác mà có. Nếu nương nơi y tha khởi mà xa 

rời được biến kế sở chấp thì ngay nơi các pháp duyên sanh mà trở về 

được với cái chân thật tức là biết được viên thành thật. Bồ tát Thế 

Thân cô động ý này trong hai bài tụng thứ hai mươi và hai mươi mốt:  

 

Do bỉ bỉ biến kế  

Biến kế chủng chủng vật  

Thử biến kế sở chấp  

Tự tánh vô sở hữu  

 

Y tha khởi tự tánh  

Phân biệt duyên sở sanh  

Viên thành thật ư bỉ  

Thường viễn ly tiền tánh.  

 

Ngài Thế Thân nói tánh y tha và tánh viên thành thật không phải 

khác nhau và cũng không phải là không khác nhau ví như sóng với 

nước, sóng không phải là nước mà sóng cũng chẳng khác nước vì sóng 

từ nước mà ra.  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 174 

 

Nếu không có gió thì không có sóng vì sóng đã hòa vào nước. Cũng 

vậy vì có biến kế sở chấp nên mới có y tha khởi. Vì có biến kế sở chấp 

mà chân như tức viên thành thật bị khuấy động mà hiện ra tuồng như 

có pháp nhưng nếu dẹp được biến kế sở chấp thì các pháp y tha khởi 

trở lại bản thể tĩnh lặng thanh tịnh là viên thành thật.  

 

Viên thành thật và y tha khởi giống như các pháp vô thường, vô 

ngã và không mà đức Phật hằng thuyết, mục đích chính là để chúng 

sanh không chấp vào các pháp, để chúng sanh biết rõ các pháp là giả, là 

không thật có, là sanh diệt không thường còn mà phá bỏ được tất cả 

những chấp có, chấp không, để có thể vững tâm tu trì trở về được với 

Bản Tánh Chân Như.  

Bồ tát Thế thân cũng nói rằng vì sợ chúng sanh chấp vào các pháp 

ngoại đạo, cho rằng các pháp có thật, hoặc các pháp tự nhiên sanh, hoặc 

là các pháp có nguyên nhân xuất xứ đầu tiên, có một nguyên nhân tối 

hậu ngoài tâm nên Phật thường thuyết tất cả các pháp đều vô tánh. 

Thứ nhất là các pháp không có tướng chân thật nên nói Tướng Vô 

Tánh. Thứ hai là các pháp không có nguồn gốc chân thật đầu tiên, 

không phải tự nhiên mà có nên nói Sanh Vô Tánh hay là Vô Tự Nhiên 

Tánh. Thứ ba là nếu bỏ được tánh biến kế sở chấp tức là tánh chấp thật 

có ngã và pháp thì sẽ biết được cái nghĩa rốt ráo của tất cả các pháp tức 

là biết được cái bản thể Chân Như bất sanh bất diệt của các pháp nên 

nói Thắng Nghĩa Vô Tánh. Tánh này cũng được gọi là Duy Thức Thật 

Tánh.   

 

Tất cả ý nghĩa vừa diễn tả được bồ tát Thế Thân cô động trong bốn 

bài tụng từ bài tụng thứ hai mươi hai đến bài tụng thứ hai mươi lăm:  

Cố thử dữ y tha  

Phi dị phi bất dị  

Như vô thường đẳng tánh  

Phi bất kiến thử bỉ  

 

Tức y thử tam tánh  

Lập bỉ tam vô tánh  



175  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Cố Phật mật ý thuyết  

Nhất thiết pháp vô tánh  

 

Sơ tức tướng vô tánh  

Thử vô tự nhiên tánh  

Hậu do viễn ly tiền  

Sở chấp ngã pháp tánh  

 

Thử chư pháp thắng nghĩa  

Diệc tức thị chân như  

Thường như kỳ tánh cố  

Tức Duy Thức Thật Tánh.  

 

Lý thì nói nương nơi Y Tha Khởi Tánh mà viễn ly được Biến Kế Sở 

Chấp Tánh là thấy được Viên Thành Thật Tánh chứ thật sự thì phải 

tu trì qua nhiều giai đoạn.  

 

Giai đoạn đầu tiên là trang bị hành trang, học hỏi kinh điển và đi 

tham học với các bậc thiện tri thức để khơi dậy chủng tánh đại thừa 

câu sanh mà phát lòng tin dũng mãnh cầu trụ Duy Thức Tánh, quyết chí 

tu trì cho đến khi đạt đạo quả Bồ Đề thì bấy giờ mới có cái năng lực để 

diệt trừ hai cái chướng ngại tùy miên của năng thủ và sở thủ. Địa vị này 

là địa vị Kiến Đạo, là bậc Sơ Thiền của Sơ Địa Bồ Tát tương đương 

với quả vị Tu Đà Hoàn của Thanh Văn. ở địa vị này các vị tu đà hoàn và 

bồ tát vẫn còn thấy mình có sở đắc nên chưa phải là thật trụ vào Duy 

Thức Tánh. Giai đoạn này là giai đoạn Tư Lương và Gia Hạnh như các 

luận sư về Duy thức thường nói. Bài tụng thứ hai mươi sáu và hai mươi 

bảy nói đến quả vị này:  

Nãi chí vị khởi thức  

Cầu trụ duy thức tánh  

Ư nhị thủ tùy miên  

Do vị năng phục diệt  

 

Hiện tiền lập thiểu vật  



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 176 

 

Vị thị duy thức tánh  

Dĩ hữu sở đắc cố  

Phi thật trụ duy thức.  

 

Kế đến giai đoạn Thông Đạt tức biết được không tánh của hai thủ 

nghĩa là biết được các pháp là không tự tánh cho nên xa rời được các 

phiền não của chấp thủ. Địa vị này tương đương với bậc Tư Đà Hàm và 

A Na Hàm của Thanh văn cùng bậc Nhị Thiền và Tam Thiền của Bồ 

Tát từ Nhị Địa đến Thất Địa. Các vị thanh văn và bồ tát ở địa vị này đã 

khởi được Trí Vô Sở Đắc, tu Pháp Không Chân Như xa rời được hai 

tướng Năng Thủ và Sở Thủ, trừ được ngã chấp và pháp chấp phần thô 

nên mới trụ được vào tánh Duy Thức. Bài tụng thứ hai mươi tám nói rõ 

quả vị này:  

Nhược thời ư sở duyên  

Trí đô vô sở đắc  

Nhĩ thời trụ Duy Thức  

Ly nhị thủ tướng cố.  

 

Các vị A la hán hồi đầu theo đại thừa cùng các vị Bồ Tát ở bậc Tứ  

Thiền từ Bát Địa trở lên đã trụ trong Duy Thức Tánh tiếp tục khởi 

Vô Phân Biệt Trí dõng mãnh tu tập, đối với cảnh sở duyên không còn 

khởi phân biệt nữa, không còn chấp có lẫn chấp không, không còn chấp 

là thật có ngã và thật có pháp, tiếp tục tu trì miên mật không gián đoạn 

tiến lên đến bậc Bồ Tát Thập Địa.  

 

Vị Thập Địa Bồ Tát với Vô Sở Đắc Trí bất khả tư nghì, tu Thắng Pháp 

Không Quán, trừ được hai chướng sở thủ câu sanh phần tế đắc được 

bậc Đẳng Giác. Tuy vậy vẫn còn một chút chướng ngại thậm thâm vi tế, 

cho đến khi khởi được Kim Cương Dụ Định đắc Vô Thượng Giác tức 

là quả vị Diệu Giác của Phật thì các phiền não thậm thâm vi tế đó mới 

hoàn toàn được loại trừ. Hai phiền não chướng này làm trở ngại khó 

khăn vô cùng cho việc chứng quả Giải Thoát nên bài tụng gọi là hai 

phiền não nặng nề (nhị thô trọng).  

 



177  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Khi đắc Vô Thượng Giác rồi thì cảnh giới hữu lậu khi xưa chuyển 

thành vô lậu thanh tịnh. Trong cảnh giới vô lậu này thì tất cả đều tuyệt 

thanh tịnh, các pháp đều là chân thiện và thường còn. Cảnh giới này là 

cảnh giới an vui và giải thoát. Bậc đã giác ngộ này được gọi là Đại Mâu 

Ni. Mâu ni có ba nghĩa. Thứ nhất là nhân từ, hán dịch là năng nhân. 

Thứ hai là hoàn thiện.  

Thứ ba là tịch tĩnh vắng lặng, hoàn toàn dứt trừ được tất cả mọi 

phiền não, thân tâm hoàn toàn an lạc. Đại Mâu Ni cũng được gọi là 

Pháp Thân. Hai bài tụng cuối thứ hai mươi chín và ba mươi diễn tả ý 

trên:  

Vô đắc bất tư nghì  

Thị Xuất Thế Gian Trí  

Xả nhị thô trọng cố  

Tiện chứng đắc chuyển y  

 

Thử tức Vô Lậu Giới  

Bát tư nghì thiện thường  

An lạc giải thoát thân  

Đại Mâu Ni danh Pháp.  

 

Để chấm dứt phần tóm tắt này xin cùng tư duy về một đoạn trong 

Chứng Đạo Ca của Thiền Sư Vĩnh Gia Huyền Giác ở Trung Hoa:  

Ta sớm bao năm chuyên học vấn  

Từng viết sớ sao tìm kinh luận  

Phân biệt danh tướng mãi không thôi  

Vào biển đếm cát tự chuốc hận  

Quả đáng bị Như Lai quở trách  

Châu báu của người có gì ích?  

Lâu nay đắn đót rõ công suông  

Uổng bấy làm thân phong trần khách!  

 

–o0o–  

 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 178 

 

TÌM MỘT HƯỚNG ĐI  

Pháp môn của Phật có muôn vàn, có vô lượng cửa để đi vào, tùy 

theo căn cơ của từng người mà các thiện tri thức, chư Bồ Tát và chư 

Đức Phật thị hiện giúp chúng ta biết định hướng để trở về với với căn 

nhà xưa, căn nhà trong sáng tròn đầy xa xưa mà sau vô lượng những 

kiếp sống lang thang, tưởng rằng đã quên hết mà nay được nhắc nhớ 

lại.  

 

Ở phạm vi của sách này tác giả muốn nhấn mạnh đến đường lối 

được nói trong Duy Thức, Tùng Tướng Nhập Tánh, hay là Nương 

Nơi Tam Tánh Để Trở Về Với Tam Vô Tánh. Phải nương nơi cảnh 

giới này mà dùng đường lối Giới Định Huệ để bỏ đi được những quan 

niệm chấp trước sai lầm hầu đạt được Chân Như (Nương nơi Y Tha 

Tánh mà bỏ đi được Biến Kế Sở Chấp Tánh thì sẽ thấy được Viên Thành 

Thật Tánh). Ngoài ra chúng ta cũng nên rút kinh nghiệm từ cuộc đời tu 

hành của Đức Phật để tìm giải đáp cho những thắc mắc trên con đường 

tu tập, hướng đến Giải Thoát.  

 

Vì vô minh mà tâm thức của con người bị vẩn đục, tâm thức trong 

sáng tròn đầy khi xưa bị vọng chấp nên chứa đầy những uế trược của 

tham, sân, si; của tham đắm, đấu tranh, chiếm hữu, chém giết và hận 

thù. Các hành động vô minh, không sáng suốt này được duy thức học 

gọi là Biến Kế Sở Chấp, là những chấp chước sai lầm do phân biệt nơi 

tâm thức mà phát sanh.  

Vì Biến kế sở chấp mà con người luôn tham đắm vào cái ta và 

những cái gì thuộc về ta. Ngã và pháp là giả hợp, không có tự tánh và 

không thường còn lại chấp là thật có, thường còn và bất biến. Những 

chấp chước đó đã ăn sâu gốc rễ vào A lại da thức từ thuở vô thủy nên 

rất khó có thể một sớm một chiều mà con người có thể xả bỏ được. 

Biến kế sở chấp là động lực làm con người si mê và tham đắm cái ta và 

những cái thuộc về ta, cho rằng ta có quyền hưởng mọi lạc thú và 

những người chung quanh phải có nhiệm vụ giúp chúng ta thỏa mãn 

mọi quyền lợi, thú vui tham đắm và dục vọng ích kỷ của ta.  

 



179  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Cũng vì tham đắm cho các quyền lợi và phụng dưỡng cái ta đó mà 

con người không đếm xỉa gì đến những an nguy và đau khổ của kẻ khác 

miễn là hạnh phúc và quyền lợi của mình được bảo vệ. Vì bất lực trước 

thiên nhiên, họ bám víu vào những thủ tục mê tín rất là phi lý và đôi khi 

dã man tàn nhẫn ví dụ như tập tục của một số bộ lạc chài lưới ở ven 

biển khi xưa, hàng năm phải làm lễ hiến dâng những cô gái đồng trinh 

cho long vương thủy thần để những vị này không làm sóng gió gây tai 

ương và trở ngại cho việc chài lưới đánh cá.  

 

Do lòng tham đắm vào cái ta đó mà con người không thể tin vào các 

điều chân thật, không thể tin vào cái gì gọi là vô ngã, vô tự tánh và 

không thường còn. Họ luôn mong có một vị thần linh để bám víu, để 

được ban cho những may mắn và thuận lợi trong cuộc sống và được 

cứu rỗi sau khi chết.  

 

Bởi thế thay vì tin vào những vị thầy đã giác ngộ dậy mình pháp 

môn thanh tịnh thì họ chỉ mong có vị nào đưa hai bàn tay ra cứu rỗi và 

bảo vệ họ.  

Họ thích quỳ lạy và cầu xin được ban phước lành thay vì phải xa rời 

tất cả những tham đắm, buông bỏ những chấp chước để tu tập giải 

thoát.  

 

Thái tử Tất Đạt Đa đã bỏ ngôi vị kế thừa vua cha, cung điện cùng vợ 

đẹp con thơ, vào nơi rừng sâu núi vắng tầm đạo, tu trì để tìm giải pháp 

giúp chúng sanh thoát khỏi sự khổ đau của Sanh Lão Bệnh Tử. Ngài đã 

thực hành mọi pháp môn thiền định của ngoại đạo và sau đó phải 

buông bỏ chúng vì thấy không rốt ráo. Cuối cùng ngài một mình ngồi 

tọa thiền, quán chiếu dưới cội bồ đề, tự giác ngộ được chân lý rốt ráo, 

thoát ly được Sanh Tử. Thế mà nhiều người trong chúng ta vẫn nhất 

định không tin vào việc tu thiền quán mà ngược lại cứ chấp chước vào 

thành kiến vô căn cứ, cho rằng tu thiền có thể bị điên.  

 

Thế giới này có rất nhiều kỳ bí, nhiều điều kỳ lạ xẩy ra ngoài sức 

tưởng tượng của con người. Có nhiều lời chú nguyện hay mật chú có 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 180 

 

khả năng tiêu trừ tật ách hay ách nạn, có nhiều linh phù hay linh ấn 

hoặc thủ ấn có thể làm tâm của chúng ta trầm lại và làm cảnh giới 

nhiễu loạn trong tâm được tiêu trừ. Tuy vậy chúng ta cũng đừng nên 

quá mù quáng mà chấp chặt vào đó để quên đi đường lối đã được đức 

Phật chỉ dậy, đó là phải giữ giới, tu thiền và phát triển sự hiểu biết chân 

thật mà ta thường gọi tắt là Giới Định và Huệ.  

 

Cảnh giới chúng ta là cảnh giới có đủ các loài khác nhau sống chung 

lẫn lộn. Các loài này gồm cả những vị phạm thiên và các tiên nữ ở các 

từng trời khác nhau, những vị bồ tát ứng thân thị hiện, các thánh thần 

lành có dữ có, các loài ma quỷ vô hình, thỉnh thoảng có thể nhập vào 

chúng ta và làm chúng ta mê say những loài phù phép, khiến ta càng 

ngày càng xa lánh chân lý.  

  

Chính vì thế trong trong các kinh đại thừa đều lập đi lập lại nhiều 

lần là chỉ tin vào những kinh có thể giải nghĩa được, chớ nên tin vào 

những gì không bày tỏ được chân lý, y kinh liễu nghĩa bất y kinh bất 

liễu nghĩa, vì sợ với tâm thức yếu kém chúng ta dễ bị lôi cuốn vào 

đường mê.  

 

Thà rằng không tu chứ tu mà bị cuốn hút vào đường tà của những 

ma vương có khả năng thôi miên, biết được những thầm kín trong tận 

đáy lòng chúng ta, dùng tà thuật để mê hoặc thì khó có cơ tu tập theo 

chánh pháp. Bởi thế mà Bát Nhã Tâm Kinh nhấn mạnh đến cái Không 

Tánh của mọi hiện tượng để chúng ta không bị si mê và đắm nhiễm 

trong bất kỳ cảnh giới nào, ngay cả cảnh giới không thì cũng không 

được chấp chặt vào.  

 

Trong Thiền Tông có câu chuyện của Huệ Trung Quốc Sư (đệ tử của 

Lục Tổ Huệ Năng) trong công án Đại Nhĩ Tâm Thông như sau: Có một 

nhà sư Ấn Độ tên là Đại Nhĩ Tam Tạng có phép tha tâm thông, được vua 

Đường Túc Tông triệu vào cung để thi triển phép đọc được ý nghĩ 

người khác. Huệ Trung Quốc Sư được thỉnh vào để thị nghiệm. Huệ 



181  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Trung hỏi, phải ông biết tha tâm thông không? Đáp, không dám. Xin cho 

biết bây giờ tôi đang ở đâu?  

Đáp, Hòa thượng là đệ nhất Quốc Sư mà lại tới Tây Xuyên coi đua 

thuyền.  

Hỏi chứ bây giờ tôi đang làm gì? Đáp, đang trên cầu Thiên Tân coi 

khỉ làm trò. Xin hỏi bây giờ thì sao? Nhà sư Ấn Độ lúng túng không trả 

lời được.  

Quốc Sư quát, đồ dã hồ tinh chỉ có trò bịp.  

 

Đức Phật đã thị hiện không tin vào các cầu đảo và tán tụng của Bà 

La Môn. Ngài thường tìm nơi vắng vẻ tọa thiền và quán chiếu. Thế mà 

bây giờ đa số người tu Phật chỉ thích quỳ lạy cầu xin thay vì nghiên cứu 

giáo lý, cầu tu đạo Vô Thượng. Họ biết đến Quán Thế Âm Bồ Tát nhiều 

hơn Phật không phải vì Quán Thế Âm Bồ Tát dậy họ từ bi hỷ xả mà vì 

Quán Thế Âm Bồ Tát có nghìn tay và nghìn mắt nghe ai cầu xin là dang 

tay ra cứu độ. Thậm chí có nhiều người còn lầm lẫn gọi Quán Thế Âm 

bồ tát là Phật Bà.  

 

Nói như thế không phải là phủ nhận tất cả những thị hiện của chư 

Phật và chư Bồ tát. Dù rằng biết thế giới này là giả, là như mộng huyễn 

bào ảnh, chư vị ấy vẫn từ bi thương sót và tùy theo mức độ hiểu biết, 

tin tưởng và căn cơ của chúng sanh mà ứng thân thị hiện, dùng nhiều 

phương tiện thiện xảo giáo hóa, để chúng ta tin tưởng rằng không phải 

chỉ có thái tử Tất Đạt Đa mà chính chúng ta cũng có thể tu hành thành 

Phật. Những sự thị hiện đó là để tạo điều kiện để chúng ta có thêm tín 

tâm, tìm thầy, học đạo, dũng mãnh tinh tấn tu hành cho đến khi giác 

ngộ chứ không phải là để chúng ta cứ mãi ỷ lại vào sự gia trì của chư 

Phật và chư bồ tát, vào những linh phù mật ấn, vào những thần bí và kỳ 

ảo, cứ mãi mang tâm cầu khẩn để được thoả mãn những tham đắm và 

dục vọng của mình. Nếu chư vị ấy cứ ứng hiện mỗi khi chúng ta cầu xin 

thì thế giới này làm gì còn có khổ đau.  

 

Nếu chư Phật và chư Bồ Tát cứ ứng hiện cứu giúp chúng ta mỗi khi 

được cầu khẩn thì còn đâu là lý nhân duyên, còn đâu là thuyết nhân 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 182 

 

quả, còn đâu là nghiệp báo, còn đâu là cảnh giới trùng trùng duyên 

khởi là những triết thuyết tuyệt vời của đạo Phật.  

 

Trong kinh hẳn chúng ta không quên chính đức Phật cũng không 

thể cản ngăn vua dòng Lưu Ly đem quân đến tiêu diệt người của dòng 

Thích Ca.  

Đức Phật đã thị hiện cản ngăn vua Lưu Ly mỗi khi vị vua này muốn 

kéo quân đến đánh đất nước của mình. Thị hiện hai lần thì đức Phật 

cũng phải ngưng không ngăn cản nữa để cho ân oán đâu đó được tự 

trang trải. Đức Mục Kiền Liên thị hiện đem năm trăm những người ưu 

tú của dòng họ Thích bỏ vào bình bát rồi ôm bình bát nhảy lên hư 

không, thế mà khi tới nơi an toàn mở bình bát ra thì năm trăm người 

đó cũng đều bị đâm chết, máu chảy ra đầy bình bát. Ngay chính Mục 

Kiền Liên khi đã làm xong Phật sự, giúp đức Phật hoằng truyền Phật 

Pháp, cũng phải để cho bọn tà giáo xô đá đè chết trong ghềnh núi, trả 

cái nghiệp kiếp xưa đã làm nghề đánh cá.  

 

Ngay chính ngài A Nan vừa là em bà con của Phật, vừa có trí thông 

minh tuyệt vời, lại vừa là thị giả của Phật mà không tinh tấn tu trì 

nghiêm mật thì cũng không đắc được quả vị A la hán. Phải đợi đến kỳ 

kết tập kinh điển lần thứ nhất sau khi Phật nhập diệt 100 ngày, nhờ tự 

gia công quyết chí tu thiền định mới đắc được quả vị đó.  

 

Đức Phật cho rằng cầu đảo và tán tụng không giúp gì cho việc giải 

quyết vấn đề Sanh Lão Bệnh Tử và việc làm bác ái không phải là giải 

pháp cứu cánh đem lại niềm an lạc vĩnh cữu cho chúng sanh. Không 

phải nói như thế là bài bác các việc làm bác ái, từ thiện cùng những việc 

xây dựng chùa chiền, nhưng vì muốn nói đến sự giải thoát rốt ráo nên 

những việc này được xếp vào hàng thứ yếu. Cũng trong tinh thần này 

mà tổ Bồ Đề Đạt Ma khi đến Trung Hoa đã nói việc xây dựng chùa chiền 

và giúp đỡ tăng sĩ của vua Lương Vũ Đế là không có một công đức nào 

cả.  

Đức Phật cũng chứng tỏ rằng tu khổ hạnh không đưa đến giải thoát 

mà còn làm não loạn thân tâm nhưng chúng sanh cứ thích đi tìm những 



183  Thầy TRÍ CHÂU 

 

thầy khổ hạnh mà lễ bái. Ai càng nói khổ hạnh, càng nói nhịn đói để tu 

hành thì họ càng tin tưởng và bái phục vì tin rằng tu hành như vậy mới 

là chân tu. Họ chỉ thích tin theo những gì phù hợp với tri kiến của họ, 

bất chấp điều tin tưởng đó có hợp lý hay không. Họ không còn nhớ là 

đức Phật đã tu khổ hạnh và bị kiệt lực bên dòng sông và sau đó đã bỏ 

khổ hạnh để theo con đường trung đạo mới điều hoà được thân tâm và 

đạt được đạo quả Bồ Đề.  

 

Sở dĩ ngài đạt được giác ngộ vì ngài đã khởi được trí Vô Phân Biệt, 

xả bỏ những kiến chấp sai lầm, không còn mù quáng dựa vào hệ thống 

kinh điển vệ đà và tư tưởng khổ hạnh của Bà la môn, đã nhiễm sâu vào 

tâm khảm của hầu hết mọi người thời đó.  

 

Muốn được giải thoát thì phải biết buông bỏ các ngã chấp và pháp 

chấp mà duy thức gọi là hai thủ tùy miên tức là hai cái năng thủ và sở 

thủ đã nằm kiên cố nơi tàng thức, rất khó mà loại trừ. Vị bồ tát muốn xả 

bỏ được chúng cũng phải mất ba A tăng kỳ kiếp mới phá nổi.  

 

A tăng kỳ kiếp đầu là từ lúc phát tâm dũng mãnh quyết tu trì theo 

đạo Vô Thượng cho đến khi đắc được Sơ Địa tức là bậc Kiến Đạo Bồ 

Tát. Địa vị này tương đương với ba địa vị Tư Lương, Gia Hạnh và Thông 

Đạt trong Duy Thức. Địa vị này cũng tương đương với quả vị Tu Đà 

Hoàn của Thanh Văn. Ở địa vị này vị bồ tát có cái khả năng tiêu trừ 

được hai tướng năng thủ và sở thủ, tự mình tu tập Lục Độ Ba La Mật 

tức bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định và trí huệ cho tới khi 

đạt được bậc Xuất Thế Gian Trí.  

 

A tăng kỳ kiếp thứ hai là từ bậc Bồ Tát Nhị Địa trở lên đến Thất Địa 

tức là từ Ly Cấu Địa đến Viễn Hành Địa. Địa vị này tương đương với địa 

vị tu tập trong Duy Thức. Địa vị này cũng tương đương với quả Tư Đà 

Hàm và A Na Hàm của Thanh Văn.  

 

A tăng kỳ kiếp thứ ba, những vị Bồ Tát Đệ Bát Địa tức Bất Động Địa 

hay là những vị A La Hán của Thanh Văn đã hồi đầu theo Đại Thừa tiếp 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 184 

 

tục tu trì, đạt được cái diệu dụng bất khả tư nghì của Vô Phân Biệt Trí 

tức là đạt đến bậc Đẳng Giác và Diệu Giác, tương đương với địa vị cứu 

cánh trong Duy Thức. Tới địa vị Đẳng Giác, vị bồ tát vẫn còn một chút 

câu sanh phiền não chướng và sở tri chướng ẩn tàng và chỉ mới thật sự 

xả bỏ cả hai chướng này khi khởi Kim Cang Dụ Định đắc được quả vị 

Diệu Giác tức là thành Phật, chuyển Phiền Não Chướng thành Đại Niết 

Bàn và Sở Tri Chướng thành Đại Bồ Đề.  

 

Xin nhắc lại từ Bồ Tát Sơ Địa lên đến quả vị Diệu Giác tức quả vị 

Phật có mười hai bậc thứ lớp như sau: Sơ Địa tức Hoan Hỷ Địa, Nhị Địa 

tức Ly Cấu Địa, Tam Địa tức Phát Quang Địa, Tứ Địa tức là Diệm Huệ 

Địa, Ngũ Địa tức là Nan Thắng Địa, Lục Địa tức là Hiện Tiền Địa, Thất 

Địa tức là Viễn Hành Địa, Bát Địa tức là Bất Động Địa, Cửu Địa tức là 

Thiện Huệ Địa, Thập Địa tức là Pháp Vân Địa, rồi tới Bồ Tát bậc Đẳng 

Giác và Quả vị Phật tức Diệu Giác.  

 

Nói thì phải mất ba A tăng kỳ và phải trải qua nhiều thứ lớp để 

chứng đắc chứ thật sự thời gian lẫn quả vị đều như huyễn. Vị bồ tát từ 

bậc Kiến Đạo trở lên đã xa rời chấp có và chấp không, phát tâm kiên cố 

quyết hướng đến đạo quả Vô thượng nên coi việc tu thiền định và quán 

tưởng là việc thường tình như ăn cơm và uống nước. Vị đó không còn 

để tâm đến vấn đề thời gian cùng vấn đề chứng đắc hay không chứng 

đắc.  

 

Tiếp theo đây hãy thử ôn lại cuộc đời tu trì của đức Phật (dựa theo 

tác phẩm Đường Xưa Mây Trắng của Thiền Sư Nhất Hạnh) để thấu rõ 

phương pháp tu hành của ngài hầu lấy đó làm ngọn đuốc soi đường.  

 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã chứng Vô Thượng Giác từ vô lượng 

kiếp.  

Vì có thệ nguyện sẽ làm vị Giác Ngộ ở cõi ta bà này để giáo hóa 

chúng sinh mà ngài đã ứng thân đản sanh làm thái tử của dòng Cồ Đàm 

ở Ấn Độ vào năm 624 trước tây lịch.  

 



185  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Từ khi còn nhỏ thái tử Cồ Đàm đã rất thông minh. Môn nào học 

cũng giỏi, từ đọc, viết, vẽ, âm nhạc, võ nghệ và thể thao, thứ nào cũng 

siêu xuất, làm kinh ngạc các thầy dậy.  

 

Khi còn nhỏ, được đi dự lễ cày ruộng cùng vua cha, thái tử chỉ thích 

ngồi tĩnh toạ dưới gốc cây. Ngồi dưới gốc cây, thái tử thấy các con giun 

bị lưỡi cày xấn ngang nằm quằn quại trên các luống cày , rồi có các con 

chim nhỏ đáp xuống mổ những con giun này mà ăn, rồi lại thấy có con 

chim lớn bay xà xuống quắp con chim nhỏ bay đi. Thái tử ngồi chiêm 

nghiệm những điều đã chứng kiến và nhận ra rằng cầu đảo và tán tụng 

cũng không giúp gì cho những con giun và con chim bị nạn kia.  

 

Khi lớn lên, thái tử chỉ thích gần gũi và học hỏi nơi những vị Sa môn 

tu khổ hạnh, là những tu sĩ đã cắt đứt tất cả những ràng buộc phiền não 

của cuộc sống thường tình, không thích những việc cúng tế và cầu đảo, 

và chỉ thích ở nơi thanh vắng tu cầu giải thoát.  

  

Thái tử kết hôn với một công chúa của nước láng giềng. Công chúa 

rất xinh đẹp và dịu hiền, rất tâm đầu ý hiệp với Thái tử. Ngoài cuộc 

sống thảnh thơi, thăm viếng những nơi phong cảnh hữu tình và săn sóc 

cơm nước cho chồng, công chúa còn rất thích làm việc xã hội, giúp đỡ 

các người già cả, nghèo khó cùng các trẻ em tật nguyền. Tuy sống cuộc 

sống hạnh phúc nhưng Thái tử vẫn ray rức với những u uẩn trong nội 

tâm, những mong muốn tìm một giải pháp tâm linh mà việc làm xã hội 

như công chúa đang làm thì không phải ai cũng đủ phương tiện làm và 

đó chỉ là giải pháp tạm thời chứ không phải là giải pháp rốt ráo để xóa 

bỏ những bất công của xã hội, không phải là cứu cánh cho việc giải 

thoát khỏi Sanh, Lão, Bệnh, Tử và đem lại niềm an lạc vĩnh cữu cho tâm 

hồn. Ngài thường chia sẻ sự bế tắc này với công chúa. Công chúa cũng 

cảm thấy như vậy và ngầm hiểu một ngày nào đó thái tử sẽ ra đi để tầm 

đạo.  

 

Khi công chúa sanh được La Hầu La thì thái tử lên đường tầm đạo 

và tu trì với những vị sa môn khổ hạnh nổi tiếng đương thời. Trong gần 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 186 

 

6 năm tu trì với các vị Bà la môn, thái tử đã đạt tới các quả vị Không Vô 

Biên Xứ, Thức Vô Biên Xứ, Vô Sở Hữu Xứ và Phi Tưởng Phi Phi Tưởng 

Xứ.  

 

Không Vô Biên Xứ Định là cái định mà tâm của hành giả đồng nhất 

với không gian vô biên và sau khi hành giả bỏ sắc thân này thì sẽ được 

sanh lên cõi trời Không Vô Biên Xứ của Vô Sắc Giới.  

 

Thức Vô Biên Xứ Định là cái định trong đó hành giả thấy được tâm 

thức mình trong mọi hiện tượng của vũ trụ và sau khi hành giả bỏ sắc 

thân này thì sẽ được sanh lên cõi trời Thức Vô Biên Xứ của Vô Sắc Giới.  

 

Vô Sở Hữu Xứ Định là cái định trong đó hành giả thấy không có 

cảnh giới nào thật sự hiện hữu như chúng ta thường tưởng và sau khi 

hành giả bỏ sắc thân này thì sẽ được sanh lên cõi trời Vô Sở Hữu Xứ 

của Vô Sắc Giới.  

 

Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ Định là cái định cao nhất, trong bốn 

thứ định ngoại đạo. Trong định này tâm thức của hành giả rất là tịch 

tĩnh, các ý niệm về hữu và vô đều được loại trừ, là cái trạng thái chẳng 

phải tưởng và cũng chẳng phải không tưởng. Khi bỏ sắc thân thì hành 

giả sẽ được sanh lên cõi trời Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ là cõi trời 

cao nhất mà thường được gọi là cõi trời Hữu Đảnh của Vô Sắc Giới.  

 

Thái tử thấy dù đạt được tới các định này thì cũng không giải quyết 

được những khổ đau đã dằn vặt tâm hồn ngài và cũng không giải quyết 

được vấn đề Sinh, Lão, Bệnh, Tử. Vì thế ngài quyết định phải tự hạ thủ 

công phu để tự tìm ra giải pháp cho những dằn vặt đó.  

 

Ngài tìm đến những nơi rừng sâu, những hang động hoang vắng, 

những bãi tha ma bỏ hoang, quyết dùng khổ hạnh để chế ngự thân tâm. 

Mỗi ngày chỉ ăn một chút trái cây hay một vài hạt tùng kiếm được trong 

rừng, có nhiều khi nhịn đói mà vẫn thực hành không ngưng nghỉ tất cả 

các môn thiền định.  



187  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Tuy đã chế ngự xác thân đến cùng cực, thân thể tiều tụy chỉ còn da 

bọc xương mà sự thiền định cũng không đem lại một sự an lạc nào cả 

và sự khổ não càng tăng trưởng. Ngài cứ tiếp tục tu ép xác như thế cho 

đến khi kiệt sức nằm bất tỉnh bên bờ sông.  

 

Sau đó nhờ cháo và sữa của cô gái chăn dê đổ vào miệng mà ngài 

được tỉnh táo trở lại. Từ đó ngài quyết định không tu khổ hạnh nữa và 

dời về một khu rừng gần bờ sông, ngày ngày thiền hành trong rừng, tọa 

thiền dưới cội bồ đề và tắm ở dòng sông gần đó. Còn ăn uống thì có khi 

cô bé chăn dê hay chú bé chăn trâu hoặc các em trong thôn xóm gần đó 

đem đồ ăn cùng sữa đến cúng dường, có khi ngài đi khất thực nơi thôn 

làng quanh đó.  

 

Ngài từ từ ôn lại những kinh nghiệm đã trải qua, quán sát tất cả mọi 

sự việc với một tâm hồn trong sáng, buông bỏ tất cả các tri kiến đã 

huân tập từ thuở ấu thơ, xả bỏ những chấp chước vào hệ thống kinh 

điển Vệ Đà của Bà La Môn, một hệ thống tôn thờ bản ngã, đầy mê tín và 

chủ trương khổ hạnh.  

Nhờ đó mà ngài thật sự thâm nhập vào mọi cảnh giới, không thấy 

sự phân chia giữa ta và người, giữa ta và ngoại cảnh, ngài thấy mình 

như hòa tan vào mọi cảnh giới, ngài nhìn trong một hạt bụi là cả một vũ 

trụ và cả vũ trụ bao la này gom lại cũng không khác hạt bụi, ngài là vũ 

trụ và vũ trụ là ngài.  

 

Một buổi chiều ngài ngồi tọa thiền dưới cội bồ đề, ngắm nhìn những 

lá bồ đề hình trái tim lung lay trước gió, những cụm mây trắng bay qua, 

ngài thấy trong lòng lâng lâng, ngài thấy ngài là chiếc lá, ngài là cụm 

mây và chiếc lá cùng cụm mây và cả vũ trụ này cũng là ngài. Tất cả đều 

không thường còn và chuyển biến.  

 

Mới ngày nào ngài còn là thái tử bé nhỏ ngồi dưới tàng cây, nghe 

tụng kinh vệ đà, thấy những con giun bị xắn ngang bởi những lưỡi cày 

của các bác nông phu, những xâu xé của những loài chim dành giựt 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 188 

 

thân xác của các con giun xấu số này. Mà bây giờ lại là sa môn không có 

quyền thế, không có sở hữu, ngồi thiền tọa dưới cội bồ đề.  

 

Cụm mây vừa thấy kia đã bay qua, những lá bồ đề hình trái tim với 

chóp lá kéo dài ra như thể cái đuôi dài dễ thương kia rồi cũng tàn tạ và 

bay theo chiều gió. Không có gì là thường còn, không có gì có tự tánh 

riêng biệt, mọi sự đều nương nhau mà hiện hữu, mọi sự đều là sự hòa 

hợp của tứ đại, của đất nước gió lửa, của hư không và tất cả đều là 

chuyển hiện nơi tâm thức.  

Một lát nữa đây mặt trời sẽ lặn xuống và bóng tối sẽ bao trùm. Mặt 

trời lặn không phải là mặt trời không hiện hữu mà là mặt trời bị che 

khuất thôi. Mặt trời vẫn hiện hữu và chiếu sáng ở nơi khác. Bóng tối sẽ 

hiện ra đó không phải là sẽ hiện ra mà thật sự bóng tối luôn luôn hiện 

hữu. Bóng tối vẫn đầy khắp cả hư không mà vì bị mặt trời chiếu soi nên 

không biểu hiện ra được.  

Ánh sáng và bóng tối nương nhau mà hiển lộ. Không có ánh sáng thì 

làm sao biết được bóng tối và nếu không có bóng tối làm sao biết được 

ánh sáng.  

Và cả ánh sáng lẫn bóng tối đó đều chỉ là những chuyển hiện nơi 

tâm thức.  

Chỉ vì vô minh mà Chân Tâm bị che lấp và chuyển biến hiện khởi ra 

chứ mọi sự đều như huyễn, đều không thật có ví như hư không vốn 

thanh tịnh, trong sáng mà vì nhậm mắt mà thấy có hoa đốm.  

 

Bóng tối xuống dần, niềm cô đơn và sự sợ hãi từ từ dâng lên trong 

tâm thức. Những hình ảnh ma quái kinh sợ tợ như hiện ra trước mắt, 

những khao khát, những ao ước cùng những thèm muốn dâng trào, 

quay cuồng trong tâm thức. Ngài quán chiếu thật thâm sâu và thấy đó 

chỉ là huyễn ảo, không có thật thể. Thực chứng được như vậy thì mọi sợ 

hãi, khát khao và ham muốn liền ngay đó tan biến. Mọi sự đều hiện ra 

rồi lại biến đi mà thật sự thì cũng không có gì sanh và cũng không có gì 

diệt, mọi sự đều không từ đâu đến và cũng chả đi về đâu. Tất cả đều sát 

na sanh diệt, làm nhân duyên cho nhau mà hiện khởi.  

 



189  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Ngài Cồ Đàm ngước nhìn bầu trời đen kịt, vài tia chớp hiện lên bầu 

trời, ngài mỉm miệng cười, biết rõ giây phút mong chờ sắp đến. Bấy giờ 

là đầu canh một, sấm chớp thình lình nổi lên và mưa trút xuống xối xả. 

Trong cảnh mưa gió bão bùng đó ngài thấy rõ sự sinh diệt của mọi loài 

chúng sanh, cả hữu tình lẫn vô tình, ngài thấy rõ cả vô lượng kiếp của 

quá khứ và vị lai của chính mình và trực nhận sự sanh thành và hủy 

diệt của muôn loài. Sự thấu rõ đó là Túc Mạng Minh và Thiên Nhãn 

Minh.  

 

Mưa vẫn tiếp tục rơi xối xả và ngài Cồ Đàm tiếp tục quán chiếu miên 

mật, ngài thấy các pháp trùng trùng duyên khởi, pháp này làm duyên 

cho pháp kia, sanh diệt tương tục mà Chân Tâm thì luôn thanh tịnh, 

lặng lẽ chiếu soi, như không có gì làm lay động được. Các pháp trùng 

trùng duyên khởi đó ví như những đợt sóng ào ạt trên mặt biển và thể 

thanh tịnh của Chân Tâm ví như nước biển ở dưới sâu, không chuyển 

động. Ngài thấy rõ chỉ vì vô minh và chấp chước mà vô lượng các phiền 

não sanh khởi. Nếu biết rõ tất cả đều là như huyễn và không tự tánh thì 

các phiền não tự nhiên sẽ bị tiêu trừ. Đó là sự chứng đắc Lậu Tận Minh. 

Rồi cũng ngay đó ngài chứng được Thiên Nhĩ Minh, Tha Tâm Minh và 

Thần Túc Minh.  

 

Mưa bắt đầu nhẹ dần, gió bớt thổi, mây đen từ từ tan biến. Sao mai 

hiện ra lấp lánh, chói sáng trên bầu trời, hình như muốn mừng vui cùng 

Bậc Đại Giác Ngộ. Bấy giờ là cuối canh ba tức gần 5 giờ sáng. Ngài Cồ 

Đàm mở cặp mắt tươi sáng nhìn ngôi sao mai lung linh trên bầu trời, 

sung sướng và reo vang trong tâm: Lạ thay mọi chúng sanh đều có hạt 

giống của Giác Ngộ. Vì vô minh mê lầm mà phải trầm luân khổ đau lặn 

hụp trong sanh tử luân hồi.  

Ta là bậc đã Giác Ngộ và chúng sanh rồi cũng sẽ Giác Ngộ như ta.  

Khi ấy Ngài được 31 tuổi.  

 

Trong thời gian đầu mới thành đạo này, khi Ứng thân tọa thiền 

dưới cội bồ đề, Pháp thân Tỳ Lô Giá Na Phật đã nói về cái thế giới trùng 

trùng duyên khởi của vô lượng vô số các cõi nước mà Phật đã chứng 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 190 

 

được cho các long thiên và các vị Đại Bồ Tát. Đó là Cảnh giới bất khả tư 

nghì dung thông vô ngại mà chỉ có bậc Đại Bồ Tát mới lãnh hội được. 

Cảnh giới đó là cảnh giới Hoa Tạng Tỳ Lô Tánh Hải nói trong kinh Hoa 

Nghiêm. Cảnh giới này là cảnh giới dung thông vô ngại, thời gian dung 

thông thời gian, không gian dung thông không gian, thời gian dung 

thông không gian và không gian dung thông thời gian. Một dung thông 

tất cả và tất cả dung thông một.  

 

Tất cả nguyên lý và cảnh giới đó đã được Bồ Tát Long Thọ cho lưu 

truyền lại trong bộ Đại Phương Quảng Hoa Nghiêm Kinh, gọi tắt là Hoa 

Nghiêm Kinh.  

 

Theo kinh Hoa Nghiêm thì tất cả các pháp trong vũ trụ chỉ là huyễn 

hóa do mê hoặc, vọng tưởng và nghiệp duyên hình thành. Tất cả vạn 

pháp và pháp giới đều từ tâm sanh. Tâm bao trùm tất cả pháp giới, tất 

cả pháp giới nằm trọn trong Tâm. Tất cả vũ trụ và vạn pháp đều nằm 

gọn trong một hạt cải và một hạt cải có thể thâu nhiếp tất cả vũ trụ và 

vạn pháp.  

 

Ta hãy đọc một đoạn trong kinh Hoa Nghiêm diễn tả cảnh giới bất 

khả tư nghì, cảnh giới mà bất cứ một vị giác ngộ nào cũng thể chứng 

như thế, cảnh giới như huyễn, giải thoát và oai lực:  

 

Khắp hết mười phương các cõi nước  

Mỗi đầu lông đủ rõ ba đời  

Phật cùng quốc độ vô số lượng  

Tôi khắp tu hành trải trần kiếp  

Trong một niệm tôi thấy ba đời  

Tất cả các đấng Nhân Sư Tử  

Cũng thường vào cảnh giới Phật  

Như Huyễn, Giải thoát và Oai lực.   

 

Vì trình độ tâm thức của chúng sanh lúc bấy giờ chưa thể thâm 

nhập vào cái pháp tối vi diệu mà Phật đã thể nghiệm nên đức Thế Tôn 



191  Thầy TRÍ CHÂU 

 

phải dùng phương tiện thiện xảo, tùy theo căn cơ của chúng sanh mà 

giảng dậy để từ từ thứ lớp nâng tâm thức của chúng sanh lên hầu có 

thể hội nhập vào Tri Kiến Phật như kinh Pháp Hoa đã nói: Phật ra đời 

vì một đại sự nhân duyên là đưa tâm thức chúng sanh hội nhập tri kiến 

Phật.  

 

Thời gian rao giảng giáo lý của Phật được chia ra làm 5 thời kỳ: 1. 

Thời kỳ Hoa Nghiêm Kinh còn gọi là Đại Thừa Trung Quán 21 ngày.  

2. Thời kỳ kinh A Hàm hay là Tứ Diệu Đế còn gọi là Tiểu Thừa Hữu 

Quán 12 năm.  

3. Thời kỳ kinh Phương Đẳng còn gọi là Quyền Thừa 8 năm.  

4. Thời kỳ kinh Bát Nhã còn gọi là Đại Thừa Không Quán 21 năm.  

5. Thời kỳ kinh Pháp Hoa và Niết Bàn còn gọi là Đại Thừa Trung 

Quán 8 năm.  

 

Trong năm thời kỳ giảng pháp ta thấy lúc đầu Phật thuyết Đại Thừa 

Trung Quán. Sau đó ngài giảng thấp xuống, chỉ giảng về các pháp hữu 

vi, nói Tứ Diệu Đế tức nói về sự khổ đau, nguyên nhân của những khổ 

đau, sự chấm dứt khổ đau và phương pháp diệt trừ khổ đau. Rồi ngài 

từ từ giảng cao lên, nói về Thập Nhị Nhân Duyên, nói về Quyền Thừa 

vừa quán Hữu vừa quán Không, rồi nói về Đại Thừa Không Quán, để rồi 

sau rốt trở về pháp tối thượng ban dầu tức là Đại Thừa Trung Quán tức 

là nói về pháp giới như huyễn chẳng phải có chẳng phải không.  

 

Như vậy ta thấy đức Phật đã bỏ ra cả cuộc đời mới nói được điều 

không thể nói. Trước hết Phật phải trang bị cho chúng sanh cái biết về 

pháp hữu vi, nói rõ các hiện tướng của pháp giới rồi từ từ ngài nói cái 

đó cũng không thật, để rồi mới nói được cái Không Tánh của vạn pháp 

ở thời kỳ Bát Nhã. Rồi sau rốt Phật mới thuyết giảng về Trung Quán là 

pháp tối thượng để đạt quả Vô Thượng, theo đó các pháp chỉ là huyễn, 

chẳng phải có cũng chẳng phải không có.  

 

Điều Phật muốn chúng sanh làm là tu tập Giới, Định và Huệ để thâm 

nhập vào cái chân thật của vạn pháp, thực chứng được Tự Tánh Chân 



Duy Thức Tam Thập Tụng Lược Giải 192 

 

Như vô khứ vô lai, bất sanh bất diệt mà không ngôn từ nào có thể diễn 

tả đầy đủ được. Những lời nói của đức Phật cốt là để chúng ta khởi 

được lòng tin dũng mãnh mà quyết chí phát nguyện tu hành cho đến 

khi thành Chánh Quả, đạt được Giải Thoát chứ không phải để chúng ta 

đem ra bàn cãi và hý luận suông. Chính vì lẽ đó mà đức Phật đã nói 

rằng trong 49 năm hành đạo, Phật chưa từng nói một lời nào.  

 

Lời nói của Phật hay là kinh điển của Phật ví như ngón tay để chỉ 

mặt trăng, thấy được mặt trăng rồi thì phải bỏ ngón tay vì nếu cứ ngắm 

ngón tay thì không thấy được mặt trăng.  

 

Mặt trăng ví như Chân Tâm, luôn trong sáng nhưng vì bị mây che 

nên nhiều khi ta không thấy được. Cũng vậy Chân Tâm luôn thanh tịnh 

và hiện hữu nhưng vì mê vọng mà Chân Tâm bị che lấp. Chỉ có theo con 

đường Phật đã chỉ dậy mới dẹp tan được những mê vọng đó. Đó là con 

đường của Giới, Định và Huệ. Phải lấy giới hạnh làm tư lương để giữ 

tâm thanh tịnh, tu thiền không ngưng nghỉ cho đến khi đạt được Trí 

Huệ Bát Nhã, đồng với trí huệ của Phật.  

 

Lời của Phật là lời của người đi trước hướng dẫn người đi sau để đi 

tới Giác Ngộ. Chúng ta phải thực hành theo lời chỉ dậy đó, chứ không 

phải cứ tối ngày mê mờ lẩm bẩm những lời nói đó mà không chịu tu trì, 

khiến mãi đắm chìm trong sanh tử luân hồi ví như người sống bên 

dòng sông mà lại chết vì khát nước.  

 

Để kết thúc xin viết ra đây bài Thiền Ca của Bạch Ẩn Thiền Sư, một 

thiền sư nổi tiếng của xứ Phù Tang Nhật Bản.  

 

Tự tánh chúng sanh vốn là Phật, như băng với nước  

Ngoài nước không có băng, ngoài chúng sanh tìm đâu có Phật?  

Đạo kề bên mà chẳng biết, tìm kiếm xa vời đáng thương  

Như sống bên sông nước, khô cổ gào xin vì khát nước  

Như con một vị trưởng giả, lang thang giữa phường nghèo khó  

Mà luân hồi trong sáu nẻo, lạc trong hắc đạo vô minh  



193  Thầy TRÍ CHÂU 

 

Đến bao giờ mới thoát ly khỏi sanh tử?  

Pháp môn Tọa Thiền của Đại Thừa, thật không đủ lời để tán thán  

Những pháp hạnh cao quý đều bắt nguồn ở Tọa Thiền  

Cho dù chỉ một lần Tọa Thiền cũng đủ tiêu trừ mọi ác nghiệp  

Nào thấy đâu hắc đạo nữa vì Quốc Độ Thanh Tịnh ở ngay đây  

Cho dù chỉ một lần hoan hỷ lắng nghe sự thật này  

Với hết lòng tôn kính và tán thán  

Là đã được muôn vàn phước báu.  

Với những người tự mình thức tỉnh  

Chứng đắc được Chân Như Tự Tánh  

Tự Tánh tức Không Tự Tánh  

Là đã thoát khỏi điên đảo vô minh  

Thấy được sự đồng nhất giữa Nhân và Quả  

Đường Đạo không phải là hai mà cũng không phải là ba Sắc cũng 

như Vô Sắc  

Tới lui như chưa bao giờ động  

Niệm cũng như Vô Niệm  

Đang múa ca như đang nghe Pháp  

Trời Tam Muội lồng lộng vô biên  

Trăng Trí Huệ sáng ngời viên mãn  

Đây là lúc ta thiếu gì đâu  

Niết Bàn Thanh Tịnh ngay đây  

Thế giới này là thế giới Liên Hoa  

Và thân này là Pháp Thân của Phật.  

 

 

–o0o–  

Hết  

 

Mọi chi tiết xin liên lạc về:  

Thích Trí Châu  

PO Box 1522  

Westminster, CA 92684, USA  

Email: vanmon_chan@yahoo.com  


